

مَعْرِفَةُ اللَّهِ سُرُّ وَجْهِهِ  
وَطَرِيقُ الْوَصْلِ إِلَيْهِ

## عن دراين تيميه

## تألیف

الدكتور مصطفى حلمي

الْأَسْتَاذُ بَكْتِيَّةُ دَارِ الْعِلْمِ - جَامِعَةُ الْقَاهِرَةِ

والمأثر على حماية الملك تصل العالمية لخدمة الرعية

مَنشَوراتٌ

## مکالماتی پڑھوٹ

لِشَرِكَتِ الْسُّنَّةِ وَاجْمَاعَةٍ

## د. الكتب العلمية

## کلروت - لیسان

مَسْتَشْوِراتُ دَارِ الْكُتُبِ الْعَالَمِيَّةِ بِبَيْرُوتِ



## دار الكتب العالمية

جميع الحقوق محفوظة

Copyright

All rights reserved

Tous droits réservés ©

جميع حقوق الملكية الأدبية والفنية محفوظة  
لدار الكتب العالمية بيروت - لبنان  
ويحظر طبع أو تصوير أو ترجمة أو إعادة تضليل الكتاب كاملاً أو  
جزءاً أو تسيجه على أشرطة كاسيت أو دخلسه على الكمبيوتر  
أو برمجته على أسطوانات ضوئية إلا بموافقة الناشر خطياً

Exclusive rights by ©

Dar Al-Kotob Al-Ilmiyah Beirut - Lebanon

No part of this publication may be translated, reproduced, distributed in any form or by any means, or stored in a data base or retrieval system, without the prior written permission of the publisher.

Tous droits exclusivement réservés à ©

Dar Al-Kotob Al-Ilmiyah Beyrouth - Liban

Toute représentation, édition, traduction ou reproduction même partielle, par tous procédés, en tous pays, faite sans autorisation préalable signée par l'éditeur est illicite et exposerait le contrevenant à des poursuites judiciaires.

## الطبعة الأولى

١٤٢٤ م ٢٠٠٤ هـ

## دار الكتب العالمية

بِكَرُوت - لَبَّان

رمل الظريف - شارع البحيري - بناية ملكارت  
الإدارية العامة: عرمون - القبة - مبنى دار الكتب العالمية  
هاتف وفاكس: ٠١٢/١٢٠٨٤٠١١٠٥  
صندوق بريد: ١١٩٤٢ - بيروت - لبنان

### Dar Al-Kotob Al-Ilmiyah

Beirut - Lebanon

Raml Al-Zarif, Bohitory Str., Melkart Bldg. 1st Floor  
Head office

Aramoun - Dar Al-Kotob Al-Ilmiyah Bldg.  
Tel & Fax: (+961 5) 804810 / 11 / 12 / 13  
P.O.Box: 11-9424 Beirut - Lebanon

### Dar Al-Kotob Al-Ilmiyah

Beyrouth - Liban

Raml Al-Zarif, Rue Bohitory, Imm. Melkart, 1er Étage

### Administration général

Aramoun - Imm. Dar Al-Kotob Al-Ilmiyah  
Tel & Fax: (+961 5) 804810 / 11 / 12 / 13  
B.P: 11-9424 Beyrouth - Liban

ISBN 2-7451-4257-7



<http://www.al-ilmiyah.com/>

e-mail: [sales@al-ilmiyah.com](mailto:sales@al-ilmiyah.com)

[info@al-ilmiyah.com](mailto:info@al-ilmiyah.com)

[baydoun@al-ilmiyah.com](mailto:baydoun@al-ilmiyah.com)

لِشَّهْدَةِ اللَّهِ الْعَلِيِّ الْعَزِيزِ

الحمد لله، نستعينه ونستغفره، وننحو بالله من شرور أنفسنا، ومن سيئات  
أعمالنا. من يهدى الله فلا مضل له، ومن يُضللا فلا هادي له، ونشهدُ أن لا إله إلا  
الله وحده، لا شريك له، ونشهدُ أن سيدنا محمدًا عبده ورسوله، صلى الله عليه  
وعلى آله وصحبه وسلم تسليماً.

أماً بعد: فإن عنوان الكتاب قد يوهم القارئ لأول وهلة بأنني أحد أتباع (الدراوיש) الداعين إلى هجر الدنيا إلى الآخرة، الساعين بحسن نية إلى (تنويم) الأمة وتخديرها، وهو منزلق خطير؛ لأنه يؤدي إلى أن تخضع الأمة لأعدائها، بدلاً من حثها على الأخذ بأسباب القوة، أي التقدم العلمي التكنولوجي، والإنتاج الصناعي والزراعي والتنافس في اللحاق بالعصر الذي يسرع الخطى إلى القرن الواحد والعشرين!.

لذلك أرجو من القارئ أن يمهلي ليفن نفسه على مضمون الكتاب وهدفه، وسيرى بعد الإلمام بمضمونه أنني أسعى - بخلاف المتشوّه - إلى تعميق مفهوم الأصالة للأمة الإسلامية التي أنتهي إليها، فيقودني ذلك إلى إثبات أن العقائد هي القائد والدليل للأمة الإسلامية لتعيش في نور إشعاعاتها، فإن معرفة الله عز وجل حق المعرفة تقتضي توحيده وإفراده بالعبادة حباً ومحبّة ورجاء.

كما أن الإقرار بنبوة نبينا محمد ﷺ، وأنه خاتم الأنبياء والمرسلين، يقتضي الخلاذه  
أسوء حسنة في العقائد والأعمال كلها. فالحق أنه لا طريقة (إلا طريقة رسول الله ﷺ)،  
ولا حقيقة إلا حقيقته، ولا شريعة إلا شريعته، ولا عقيدة إلا عقیدته، ولا يصلُ أحد  
من الخلق بعده إلى الله وإليه رضوانه وحياته وكرامته إلا بمتابعته باطنًا وظاهرًا<sup>(١)</sup>.

إن عقائد الإسلام - وهي قلعته الصامدة طوال تاريخ أمته - تتعرض في الآونة الأخيرة إلى هجمات متتابعة من الخارج والداخل، لم تشهد لها مثيلاً من قبل! إذ

(١) ص ٧٦٨ شرح العقيدة الطحاوية ج ٢، لابن أبي العز. تحقيق د: عبد الله التركي، وشعب الأرناؤوط - مؤسسة الرسالة، بيروت ١٤١٢هـ، ١٩٩١م.

عندما علم أعداؤها بالخارج صعوبة احتراقها، أخذوا يتحايلون بكلفة الطرق لإقناع المدافعين عنها بعدم جدوى المقاومة، مستخدمين أسلحة الحرب النفسية والنفاذ إلى العقول بالشعارات البراقة، ولا بأس من التزييف، مضافاً إليه استخدام الوسائل الحديثة من أقمار صناعية وشبكة تلفاز تصل إلى الأسماع والأبصار إلى أنحاء المعمورة في ثوان، لتسرع في إحداث الأثر المطلوب في غسيل المخ وتحطيم العقائد.

وفي الداخلي يوحون إلى أولئك من (منظري التبعية) للتخديل بإشاعة مزاعم تخدم نفس الغرض، كالادعاء بأن الاستمساك بالعقائد والتراث القومي والثبات على المبادئ يدل على التحجر والرجعية والجمود والانغلاق والإحجام عن اللحاق بالعصر.. إلخ.

وهكذا ترتفع أصواتهم بإلحاح لإقناعنا بضرورة معايشة العصر واللحاق بـ(النظام العالمي الجديد)؛ لأنـه الكـفـيل بـجـمـاـيـتـنا وـتـحـقـيقـ السـلـامـ وـالـرـخـاءـ، وـمـنـ ثـمـ يـقـتـضـيـ تـذـوـيـبـ العـقـائـدـ وـتـوـحـيـدـ الثـقـافـاتـ.

وهنّاكَ أقلام مشهّرة في وجوهنا بأيدي بني جلدتنا، طاعنة في عقائدها لأنّها بزعمهم تستندُ إلى نصوص وسمعيّات لا تصمد أمام الفكر الفلسفي العقلي والجدل المنطقي، فعليّنا بالحذائحة وقطع الصلة بجذورنا للّحاق بالعصر!.

وأمام هذه الظواهر المستجدة والمتعلقة مع حرب نفسية ومعارك كلامية لم تشهدها أمتنا من قبل بمثل هذه الضراوة، فلا يسع الباحث في العقائد إغفالها، بل إن عرضها وتحليلها سيسين لنا الحكمة الجلية من الاستمساك بالعقائد في المحافظة على هوية الأمة، وهي نقطة البدء -أو هكذا ينبغي أن تكون- في أي خطة تنمية. فإذا كانت الحاجة ماسة إلى التخطيط في مجالات الاقتصاد والسياسة والإنتاج والتسلیح وغيرها من مجالات القوة المادية، فإن الحاجة أمس إلى إحياء عقائدها الصحيحة؛ لأنّها غذاء الروح التي بدونها يصبح جسد الأمة بلا حراك.

ونكرر القول بأنَّ المانع من الذوبان أو التلاشي في النظام المقترن هو الاستمساك بالعقائد، والبعض عليها بالتواجد. والمدخل الرئيسي للفهم والاقتناع لدى المثقفين والصفوة - بل عامة المسلمين - مخاطبة العقول بالأدلة، والنفاذ إلى القلوب والأرواح بطريقة علماء السنة التي يمترح فيها العقل والقلب، والمعرفة والسلوك.

وهذا هو علة اختيارنا لمنهج ابن تيمية، باعتباره أحد علماء السنة المتسلح بمنهجهم الذي من سماته:

أ- الاستناد إلى نصوص الكتاب والسنة وبيان أوجه الاستدلال العقلي البرهاني، واكتفائها الذاتي وغناها عن الأخذ من مناهج الفلسفة والمتكلمين الذين ظنوا أنهم وحدهم أصحاب منهج الاستدلال العقلي.

ب- يرى أنه لا بد من الجمع بين العلم النظري والإرادة أو السلوك في وحدة متناسقة لرسم الطريق المستقيم أمام المسلم فلا تتوزع شخصيته بين طرفيتي المتكلمين أو المتكلفين بالنظر العقلي - والصوفية الظانين أنهم استأثروا وحدهم بمنهج (الوصول) إلى الله عز وجل.

أو أنهم وحدهم يسلكون الطريق إلى الله عز وجل.

يقول ابن تيمية: (والطريق إلى الله إنما هي أن ترضيه بأن تفعل ما يحبه ويرضاه... ولولاية الله موافقته بأن تحب ما يحب وتبغض ما يبغض، وتكره ما يكره، وتسخط ما يسخط، وتوالي من يواли، وتعادي من يعادي<sup>(١)</sup>).

ج- من العالم الإسلامي بمحن وابتلاءات في عصره كما هو حادث الآن، إذ كانت هناك حروب الصليبية في نهايتها أضف إليها حروب التتار، وبينما كانت الناس تفر من ملاقاً لهم، كان يقوم وحده بتشييت الناس والجند، حاضراً على الجهاد، رافعاً للمعنويات، يصف لنا ابن كثير أحد هذه المواقف الحرجة، فيذكر أنه عندما قويت الأراجيف بوصول التتر، وتحقق عود السلطان إلى مصر، ونادي ابن النحاس متولي البلد في الناس من قدر على السفر فلا يقعد بدمشق، فتصايع النساء والولدان، وررق الناس ذلة عظيمة، وزلزلوا زلزالاً شديداً، وغلقت الأسواق وتيقنوا أن لا ناصر لهم إلا الله عز وجل... إلخ.

ولكن ابن تيمية سافر إلى مصر واستحثت السلطان حتى جرّد العساكر إلى الشام، ثم أخذ يستنهض أهله، ويشجع الجند على القتال، وأخذ يحلف للأمراء والناس أنهم في هذه الكرة منصورو، فيقول له الأمراء: قل: إن شاء الله، فيقول: إن

(١) الفتاوى ج ١٠، ص ٧١٢، ط الرياض ١٣٨٩ هـ.

## معرفة الله عز وجل

شاء الله تحقيقاً لا تعليقاً، وكان يتأول في ذلك أشياء من كتاب الله منها قوله تعالى:  
 »وَمَنْ عَاقَبَ بِمِثْلِ مَا عُوْقَبَ بِهِ ثُمَّ بُغِيَ عَلَيْهِ لَيْنَصْرَهُ اللَّهُ« [الحج: ٦٠]<sup>(١)</sup>.  
 وأود أن أشكر الشيخ: محمد صفوت نور الدين الرئيس العام لجماعة أنصار  
 السنة الحمدية لتعاونته في إعداد الكتاب.

ونسأل الله عز وجل أن ينفعنا وال المسلمين بهذا الكتاب، وأن يغفو عن  
 الأخطاء، فال توفيق والسداد منه سبحانه، والأخطاء من أنفسنا ومن الشيطان. وآخر  
 دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

الإسكندرية في ٢٠ ربى الأول ١٤١٥ هـ

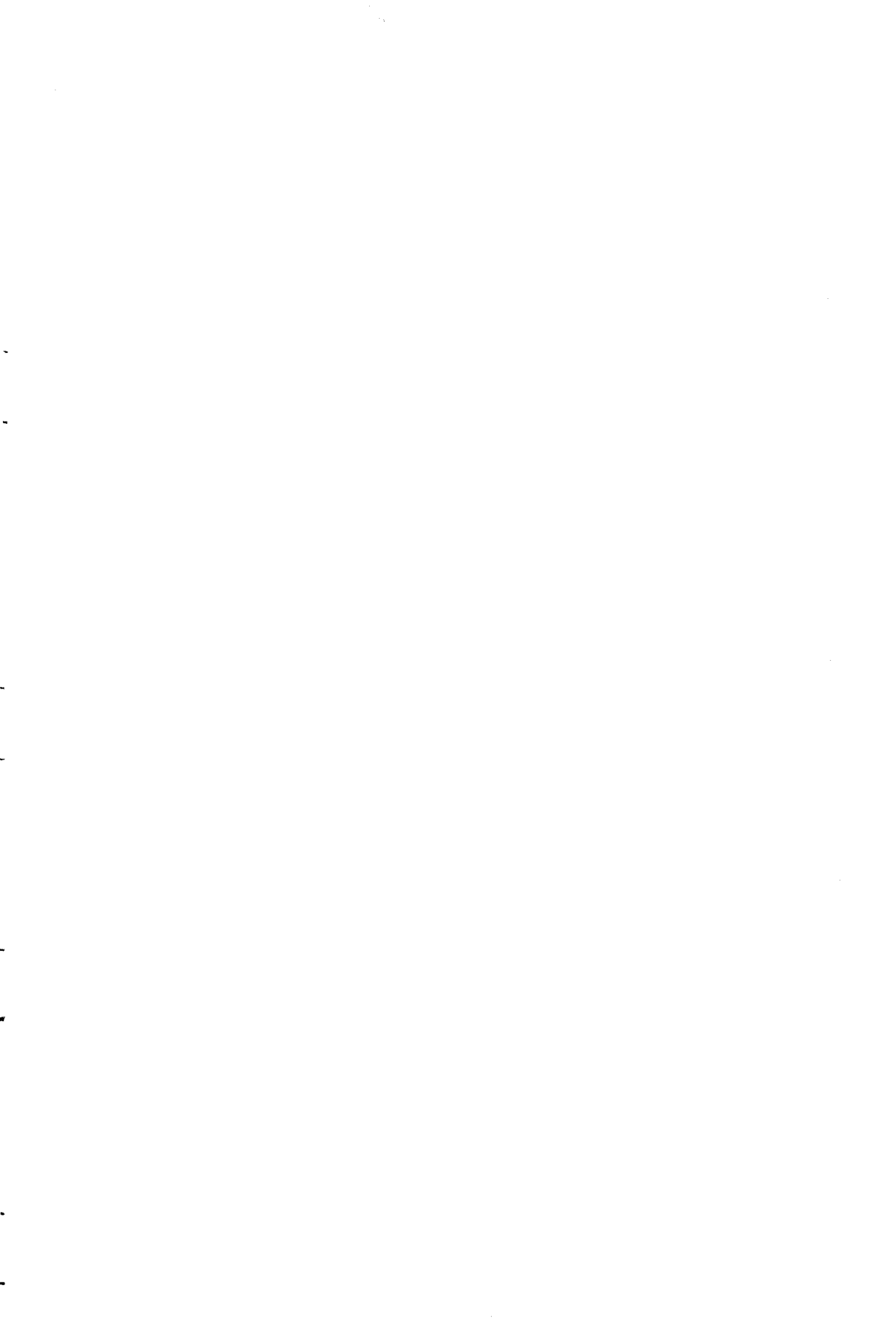
١٠ أغسطس ١٩٩٤ م.

\* \* \* \* \*

(١) ابن كثير، البداية والنهاية ج ١٤، ص ١٥، ١٦، ٢٣.

## المبحث الأول

- يتناول التعريف بابن تيمية (حياته وعصره).
- والمبادئ العامة التي يرسى أسسها ابن تيمية في قضايا العقيدة.



## التعريف بابن تيمية

## حياته وعصره:

ولد الشيخ في بيت ثقافة إسلامية سلفية، فإن جده كان مُحدّثاً مشهوراً، وكذلك كان أبوه، يصف ابن تيمية جده بقوله: (كان جدنا عجباً في حفظ الأحاديث وسردها وحفظ مذاهب الناس بلا كلفة، ويصفه بأنه كان معدوم النظير في زمانه، رأساً في الفقه وأصوله) <sup>(١)</sup>.

أمّا والده فإنه أتقن العلوم وأتقى وصنف وصار شيخ البلد بعد أبيه، وكان محققاً كثير الفنون، كان من أنجح المحدثين، وإنما احتفى من نور القمر وضوء الشمس. ويشير الذهبي في هذا الوصف إلى كل من أبيه وابنه <sup>(٢)</sup>.

وتلقى شيخنا الفقه والحديث والتفسير والعلوم الأخرى، وكان مضرب المثل في قوة الحفظ والذكاء. كما استطاع أن يستوعب ثقافة العصر كما قلنا ويجيدها ويحتاج أهلها عن مقدرة ودرأة. يصفه تلميذه الذهبي بأنه (برع في الرجال، وعلل الحديث وفقهه، وفي علوم الإسلام وعلم الكلام، وغير ذلك)، وكان من بحور العلم والأذكياء المعدودين والزهاد الأفراد. وسارت بتصانيفه الركبان، لعلها ثلاثة مجلد <sup>(٣)</sup>.

وكان عصره يموج بالتيارات السياسية العنفية، فإن حروب التتار التي بدأت تغزو البلاد منذ عام ٦١٦-١٢٢٩، وظلت أمواجها تتلاحق دفعة وراء الأخرى عبر السنوات الطويلة حتى سنة ٦٨٠-١٢٨١ حيث وصلت إلى حماه، واشترك ابن تيمية بنفسه في أحد المعارك. إلى جانب صراع الملك على السلطة في الداخل.

وكان سقوط بغداد عام ٦٥٦-١٢٥٧ على أيدي التتار هو النتيجة الطبيعية التي تمخض عنها ضعف الدولة العباسية، لأنّها بدأت منذ أواخر القرن الرابع، وأوائل القرن الخامس (وكانها جدار يريد أن ينقض وكان لابد له أن ينتهي إلى إحدى

(١) الألوسي، جلاء العينين في محاكمة الأحمديين، ص ١٨.

(٢) نفس المصدر ١٩.

(٣) الذهبي، تذكرة الحفاظ ج ٤، ص ٢٨٨. وقد لاحظ لاوست وحدة النظرة الدينية عند ابن تيمية في قوتها ودوامها، حيث كانت الأفكار التي عرضها في مطلع فجر تأليفه هي نفس الأفكار التي تناولها شرحاً وتفصيلاً في سائر تواليفه المتأخرة. ص ٨٣٥ من كتاب أسبوع الفقه، ابن كثير، البداية ج ١٣، ص ٨٢.

النهايتين: إلى الانحلال التام والفناء أو اليقظة والإحياء<sup>(١)</sup>. ولكن مع الأسف انتهت إلى ما نعرفه من انقسام الدولة الإسلامية الكبرى إلى دويلات عديدة، وعاصر ابن تيمية دولة المالكية.

وكان للشيخ دور بارز في مقاومة الغزو التتاري، وهذا يعطينا فكرة عن ارتباط العقيدة بالعمل عنده. وقد أفرغ ما في جعبته من آيات وأحاديث لحث المسلمين على الجهاد، وتخلصهم من روح اليأس والهزيمة التي دفعت بجموع كبيرة منهم إلى الفرار هرباً من جحافل الجيش التتاري، الذي شرب من كأس النصر حتى الشمالة، وانتشى بروح السيطرة والتفوق.

وفي مقابل الحرب والغزو الخارجي الذي ملأ التاريخ بصفحات عديدة للماسي والكوارث التي أصابت العالم الإسلامي. كانت هناك في الداخل تيارات عدائية تتمثل في روح الهزيمة، وبث روح اليأس، وترويج الإشاعات التي تروع القلوب وتخلعها لكي يسلم الناس دون قتال. يقول ابن كثير: (وأشاع المرجفون بأن التتر وصلوا إلى حلب، وأن نائب حلب تقهقر إلى حماه، ونودي في البلد بتطيب قلوب الناس وإقبالهم على معايشهم)<sup>(٢)</sup>.

وممّا زاد الأمر سوءاً في هذا العام -أي عام ١٣٠٠هـ- ٢٠٠ م حيث بدأ التتار يقصدون بلاد الشام -أن هذه البلاد شهدت شتاء قارصاً ممّا أدى إلى صعوبة الهجرة (حيث جعلوا يحملون الصغار في الولح الشديد والمشقة على الدواب والرقب، وقد ضعفت الدواب من قلة العلف، مع كثرة الأمطار والرلق والبرد الشديد والجوع وقلة الشيء)<sup>(٣)</sup>.

رأى ابن تيمية هذه الظروف العصبية التي تصافرت فيها توالي انتصارات الأعداء، مع ضعف المسلمين وبأسهم، وما زاد الطين بلة الأحوال الجوية التي جرت على غير المألف. وهنا يتجلّى إيمان الشيخ، وتظهر آثار التشبع بالروح السلفية فعالة قوية، وفي الوقت الذي كان بعض الفقهاء غيره يتربّكون دمشق فراراً بأنفسهم وعائلاً لهم (إذ كان قد خرج جماعة من بيوتات دمشق، كيّت ابن صصري، وبيت

(١) د. جمال الدين الشيال، تاريخ الدولة العباسية، ص ٨٩.

(٢) ابن كثير، البداية والنهاية، ج ١٤، ص ٩٥.

(٣) نفس المصدر ١٥.

ابن فضل الله وابن منجحا وابن سويد وابن الزملکانی وابن جماعة<sup>(١)</sup>. وبذل الشيخ جهداً كبيراً ليقف في وجه كل العوامل التي تدعو إلى المزيمة واليأس، معلناً على الملا آراءه الكفيلة بتحويل المزيمة إلى نصر. فأخذ يحرض الناس على القتال بدلاً من الفرار (وساق لهم الآيات والأحاديث الواردة في ذلك، ونفى عن الإسراع في الفرار، ورحب في إنفاق الأموال في الذب عن المسلمين وبلادهم وأموالهم، وأن ما ينفق في أجراه الهرب إذا أنفق في سبيل الله كان خيراً)<sup>(٢)</sup>.

كذلك سافر بنفسه إلى مصر لحث السلطان على الدفاع عن الشام، وأقنعه بضرورة تجهيز الجيش لهذا الغرض، وجاء ضمن أقواله للسلطان في هذا الصدد: لو قدر أنكم لستم حكام الشام ولا ملوكه، واستنصركم أهله، وجب عليكم النصر، فكيف وأنتم حكامه وسلطانيه، وهم رعاياكم وأنتم مسئولون عنهم؟!<sup>(٣)</sup>.

وعندما حان أوان المعركة المرتقبة بأرض الشام، ووصلت جحافل التتار إلى حمص وبعلبك، ولم يكن جيش مصر قد وصل للنجد بعد، تخبط الناس ومسهم الفزع والذعر، وعادوا يتحدثون عن التقهقر، ولكن ابن تيمية عاد ينفي من قوه إيمانه في صدور الأمراء والجندي، مؤكداً لهم النصر، متأولاً قوله تعالى: «وَمَنْ عَاقَبَ بِمِثْلِ مَا عَوَقَ بِهِ ثُمَّ بَغَى عَلَيْهِ لِيَنْصُرَنَّهُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ لَغُفُورٌ غَفُورٌ» [الحج: ٦٠]، وإذا ما طلبوا منه ذكر مشيئة الله، أجابهم إن شاء الله تحققاً لا تعليقاً.

أما عن تردد بعض المسلمين في حرب التتار لأنهم أعلنوا الإسلام تظاهراً، فقد أوضح لهم شيخنا هذا اللبس، إذ إن التتار عنده كالخوارج الذين خرجوا على علي ومعاوية، زاعمين أنهم أحق بالرياسة منهمما. وكذا يفعل التتار، فيبينما هم متلبسون بالظلم والمعاصي يزعمون أنهم أحق بإقامة الحق بين المسلمين.

وحتى لا يدع مجالاً للشك في صحة رأيه لإدخال الطمأنينة والثبات في قلوب المترددين، أعلن لهم في وضوح قاطع (إذا رأيتوني من ذلك الجانب -يقصد التتار - وعلى رأسي مصحف فاقتلوني)<sup>(٤)</sup>.

وقاتل الشيخ مع الجندي، حاثاً إياهم على الإفطار في شهر رمضان؛ لأن الفطر

(١) ابن كثير، البداية والنهاية، ج ٤، ١٤، ص ٩٥.

(٢) نفس المصدر والصفحة.

(٣) نفس المصدر ص ١٥.

(٤) ابن كثير، البداية والنهاية، ج ٤، ١٤، ص ٢٤.

أقوى لهم، وذلك تشبهاً بال المسلمين حين أفطروا عام الفتح تنفيذاً لنصيحة الرسول ﷺ.  
ومات -رحمه الله- بسجن قلعة دمشق في العشرين من شوال سنة (٧٢٨هـ)  
بسبب كيد بعض علماء عصره لدى السلطان الناصر، وكان صديقاً لابن تيمية،  
وكان يقول في سجنه: (المحبوس من حبس قلبه عن ربه، والمأسور من أسره هواه).  
ومن المفارقات الملفتة لنظر الدارسين لحياته -كما لاحظ الشيخ محمد أبو  
زهرة: أن السلطان الناصر عندما كان يلاقي التار يرجو الشيخ أن يكون بجواره،  
ليستمد منه -بعد الله- البأس والقوة. أما هو فلم يستمد القوة إلا من الله، إذ لو كان  
يستمدها من الناصر ما ألقى به في غيابات السجن، فكان الدليل القاطع على أنه  
كان متبوعاً ولم يكن تابعاً، وحرراً سيداً، وليس عبداً رقيقاً<sup>(١)</sup>.  
كذلك يعلل نجاح خصومه بإدخاله السجن أكثر من مرة لأنهم كانوا يقومون  
بالتدبير ليلاً والاجتهاد بـألا يسمع قوله، ولو سمع قوله ما استطاعوا له كيداً.

(١) من كتاب ابن تيمية، ص ٩١، للشيخ محمد أبو زهرة. ط دار الفكر العربي. بدون تاريخ.

## مدخل الدراسة

### المفاهيم الضرورية في قضايا العقيدة

سنبدأ بعرض بعض المفاهيم الضرورية كمدخل للدراسة لاسيما في أمهات المسائل الكبرى كفطورية المعرفة بالله عز وجل، والتوحيد، وإثبات الصفات الإلهية؛ والترجيح بين الآراء الدائرة حول الصلة بين الشرع والعقل، وإثبات أن ركائز أصول الدين قد بينَها الرسول ﷺ للصحابة رضي الله عنهم، بالأدلة والبراهين العقلية خلافاً لظن المتكلمين وال فلاسفة الذين توهّموا بأنّهم أتوا بما لم يأت به الأوائل! بينما الرأي الصحيح المجمع عليه بواسطة علماء الحديث والسنّة أن الصحابة هم الأعلم والأحكام في معرفة أصول الدين واستيعابها، لا الأجيال التي جاءت بعدهم. وعندما افتقدت هذه الأجيال طريقة الأوائل ولم يعرفوها، اختلطت عليهم الصلة بين الشرع والعقل، فسعوا إلى اختراع أساليب في البرهان والجدل مترجمة عن الفلسفة اليونانية، متحذّلين لأنفسهم دور المنافحين عن العقائد بالأدلة العقلية، ومن ثم ظهر في أبحاث الدارسين مصطلح (العقلين) مقابل (النصرين)؛ بينما يوضح التحقيق العلمي الذي أجراه ابن تيمية أن المسلمين الأوائل -لا سيما في عصر الصحابة والتابعين- لم يعرفوا هذا الفصل، أو التنازع بين الشرع والعقل، لأنّهم استدلوا بعقولهم كما أمرهم القرآن الحكيم على صحة رسالة الرسول ﷺ مع صحبتهم له عليه الصلاة والسلام والتعلم والتلقي منه مباشرة، وفهمهم لأسرار اللغة العربية، واستجابتهم لأوامر القرآن الكريم بالنظر والتدبر وإعمال العقل.

لذلك فإن ابن تيمية لا يقر المتكلمين وال فلاسفة على قولهم بأن أدلةهم -التي ظنوا أنّها عقلية- تفوق أدلة الكتاب والسنّة؛ بل أثبت من خلال حواره مع مخالفيه بأن أدلة الشرع تتضمن الأدلة العقلية من الطراز الأكمل، ثم ذهب إلى إثبات ما هو أبعد من هذا، فكشف النقاب عن عدم (معقولية) بعض هذه الأدلة كما سيأتي عند الاستدلال على إثبات أن القرآن الكريم كلام الله عز وجل تكلم به، وإثبات سائر صفاتاته وأفعاله تعالى.

## العلم ضروري بوجود الخالق عز وجل:

يرى ابن تيمية أن العلم بالله عز وجل أمر فطري ضروري، ولهذا جاءت الرسل لتأمر الخلق أن يعبدوا الله وحده وأن يطيعوا رسle لا لأن يكتسبوا علماً نظرياً بوجود الخالق وصدق رسle كما يظن المتكلمون والمتفلسفون؛ لكن من جحد الحق أمره بالإقرار به، وأقاموا الحجة عليه<sup>(١)</sup>. وبينوا معاندته وأنه جاحد للحق الذي يعرفه، وكذلك الرسول ﷺ، كانوا يعلمون أنه صادق ويكتذبونه<sup>(٢)</sup>.

أي أن معرفة الله تعالى الفطرية في النفس البشرية يدعمها الرسول ﷺ ويفصلها، فهو المصدر الوحيد المادي لمعرفة الله تعالى وعبادته لمن يرغب بإخلاص وتحرر، ولا ينكر ذلك إلا معاند مصر على الإشاحة بوجهه لكي لا يرى نور الحق! ومن موجبات رحمة الله عز وجل وكرمه وحكمته أنه علم الإنسان ما لم يعلم، فإن أول ما أنزل الله تعالى: «اقرأ باسم ربك الذي خلق خلق الإنسان من علق اقرأ وربك الأكرم الذي علم بالقلم علّم الإنسان ما لم يعلم»<sup>(٣)</sup>.

فذكر أنه الأكرم وهو أبلغ من الكريم وهو المحسن غاية الإحسان، ومن كرمه أنه علم بالقلم، علم الإنسان ما لم يعلم، فعلمه العلوم بقلبه والتعبير عنها بلسانه<sup>(٤)</sup>.

وينتقل ابن تيمية من شرح هذه الآيات وتفسيرها إلى استخلاص أنها أيضاً حجة على من أنكر قدرة الله تعالى، فإن من رأى العلقة قطعة من دم فقيل له: هذه العلقة يصير منها إنسان يعلم العلوم بأنواعها لكان يتعجب من هذا غاية العجب وينكره أعظم الإنكار، ومعلوم أن نقل الإنسان من كونه علقة إلى أن يصير إنساناً عالماً قادراً كاتباً أعظم من جعل مثل هذا إنسان يعلم ما أمر الله به وما أخبر به، أي بعبارة أخرى: فإذا كان الله تعالى علمه هذه العلوم فكيف يتنزع عليه أن يعلمه ما

(١) النبوات، ص ٣٥.

(٢) يعني باكتساب العلم النظري الطريقة التي أحدثها المتكلمون فقالوا بالحدوث والقدم واستعملوا بعض الاصطلاحات الفلسفية اليونانية، وظنوا أنهم يستدللون بها على صحة العقائد الإسلامية من حيث إثبات وجود الله عز وجل، وحدوث العالم.

(٣) النبوات، ص ١٦٣.

يأمره به وما يخبره به؟ ولهذا أرسل إلى بني آدم الرسل فمن موجبات حكمته عز وجل إرسال الرسل من جنس البشر وبسانهم ( فهو أتم في الحكمة والرحمة، وذكر سبحانه أنه لا يمكنهم الأخذ عن الملك وأنه لو نزل ملكاً لكان يجعله في صورة بشر ليأخذوا عنه، ولهذا لم يكن البشر يرون الملائكة إلا في صورة الأدميين كما كان جبريل يأتي في صورة دحية الكلبي )<sup>(١)</sup> .

ويستطرد ابن تيمية في شرح الأدلة، وهي الآيات والبراهين التي يحتوي عليها القرآن الكريم لعلمنا أنّها أدلة عقلية بصورة لا تقبل الشك، وتوصل إلى البرهان مباشرة بلا حاجة إلى مقدمات أخرى كما يفعل المناطقة، وينص بالذكر الآيات المخلوقة في الكون فإن المخلوقات كلها آيات للرب، فما من مخلوق إلا وهو آية له، هو دليل وبرهان وعلامة على ذاته وصفاته ووحدانيته عز وجل.

لقد لفت نظرنا شيخ الإسلام إلى السمات العقلية لأدلة الشرع، وإذا كانت الأدلة الشرعية عقلية أيضاً، فإن ابن تيمية يعلل نشأة فكرة الفصل بين العقل والشرع إلى التقصير في فهم وتقدير ما جاء به الرسول ﷺ إذ أخرج المتكلمون وال فلاسفة ما تعلم دلالته بالعقل عن مسمى الشرع، وعندئذ حدث التنازع في معرفة الله وتوحيده وأصول الدين:

هل يجب ويحصل بالشرع؟

أو يجب ويحصل بالعقل؟

أو يجب بالشرع ويحصل بالعقل؟

على ثلاثة أقوال:

وبعد عرض آراء الأقوال المختلفة ونسبتها إلى أصحابها يقرر أن أعدل الأقوال هي أن الأفعال مشتملة على أوصاف تقتضي حسنها ووجوبها وتقضي قبحها وتحريمه وأن ذلك قد يعلم بالعقل، لكن الله لا يعذب أحداً إلا بعد بلوغ الرسالة كما قال: ﴿وَمَا كُنَّا مُعذِّبِينَ حَتَّى نُبَثِّ رَسُولًا﴾ [الإسراء: ١٥].

وما يزيد الأمر وضوحاً أن أكثر الناس يقررون بأن الأحكام العملية تعلم

بالعقل أيضاً، فالعقل يعرف الحسن والقبح فتكون الأدلة العقلية دالة على الأحكام العلمية أيضاً، ويجوز أن تسمى شرعية لأن الشرع قررها ووافقتها أو دل عليها وأرشد إليها<sup>(١)</sup>.

فكيف يسوغ وصف أدلة الأحكام العملية بأنّها عقلية - بالإضافة إلى كونها شرعية - ولا يسوغ إطلاق نفس الوصف على أدلة أصول الدين التي تشتمل على أهم المطالب العالية كإثباتات الرب عز وجل، ووحدانيته، وصدق رسالته، وقدرته على المعاد؟.

إنّها الأولى أن تُعد شرعية عقلية في آن واحد، وقد بين الرسول ﷺ الأدلة والبراهين والحجج، وعلى المسلمين اتباعه في قضايا أصول الدين كتاباً في قضايا الفروع أي المسائل الفقهية في العبادات والمعاملات<sup>(٢)</sup>.

وكان الدافع الرئيسي لابن تيمية من كل ما تقدم هو إقناع المتكلمين والفلسفه أن أدلة القرآن والسنة كافية بذاتها لمعرفة العقائد الإسلامية والحجاج بها أمم المخالفين، وهو صاحب فكرة أن الأدلة الشرعية هي في ذاتها عقلية أيضاً - أي أن مصدرها الشرع ويستدل بها بطريق العقل أيضاً كما سيأتي تفصيلاً، ومن ثمَّ فلا فصل بين الشرع والعقل، ولا حاجة لابداع أدلة مستمدّة من الفلسفة اليونانية لاستخدامها في المناظرة والحجاج العقلي، وأن هذا الفصل لم ينشأ إلا بعد القرون المفضلة الأولى إذ كان أهلها على دراية تامة بنصوص الكتاب والسنة فهماً واستيعاباً واستدلاً شرعاً وعقلاً.

بين الرسول ﷺ الأدلة والبراهين والحجج:

قال تعالى: **«فَإِمَّا يَأْتِينَكُمْ مِّنِي هُدًى فَمَنِ اتَّبَعَ هُدَىً فَلَا يَضِلُّ وَلَا يَشْقَى**

(١) وهو يرى من سياق عرضه للآراء أن معرفة الله عز وجل وتوحيده وأصول الدين تجحب وتحصل بالشرع مع التقيد بالتقسيم الذي يتزمه عند تناوله للشرع بأنه يتفرع إلى ما هو سعي وما هو عقلي، وكثيراً ما يتفق الدليلان الشرعي والعقلي معاً.

وفي المسائل الفقهية من العبادات والمعاملات لا تخليل وتحريم إلا بموجب أوامر الشرع.

(٢) ويشرح ابن تيمية لفظ السنة بمعناها الشامل، فإن السنة التي يجب اتباعها هي سنة رسول الله ﷺ، والسنة تذكر في الأصول والاعتقادات، وتذكر في الأعمال والعبادات وكلاهما يدخل فيما أخبر به النبوات، ص ٦٣.

وَمَنْ أَغْرَضَ عَنْ ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنْكًا وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَعْمَى قَالَ رَبُّ  
لَمْ حَشِرْتَنِي أَعْمَى وَقَدْ كُنْتُ بَصِيرًا قَالَ كَذَلِكَ أَتَتْنَا فَنَسِيَتْهَا وَكَذَلِكَ  
الْيَوْمَ نُتْسِيَ» [طه: ١٢٣ - ١٢٦].

وقالَ الرَّسُولُ ﷺ فِي خُطْبَتِهِ يَوْمَ الْجَمْعَةِ بِعِرْفَةِ:

خَيْرُ الْكَلَامِ كَلَامُ اللَّهِ، وَخَيْرُ الْهَدِيَّ هَدِيُّ مُحَمَّدٍ، وَشَرُّ الْأُمُورِ مُحَدَّثَتُهَا، وَكُلُّ  
بَدْعَةٍ ضَلَالٌ، هَذَا هُوَ تَعْرِيفُ الْهَدِيِّ وَوَصْفُ الْمَهَتَدِينَ.

وَلَذِكَ فَمِنْ أَقْوَالِ الْإِمَامِ أَحْمَدَ الْمُأْثُورَةِ (أَصْوَلُ الْإِسْلَامِ أَرْبَعَةُ دَالٍ وَدَلِيلٍ،  
وَمَبِينٍ وَمَسْتَدِلٍ، فَالْدَالُ هُوَ اللَّهُ، وَالدَلِيلُ هُوَ الْقُرْآنُ، وَالْمَبِينُ هُوَ الرَّسُولُ ﷺ، قَالَ اللَّهُ  
تَعَالَى: ﴿لَتَبَيَّنَ لِلنَّاسِ مَا نَزَّلْنَا إِلَيْهِمْ﴾ [النَّحْل: ٤٤]، وَالْمَسْتَدِلُ هُوَ أُولُو الْعِلْمِ وَأُولُو  
الْأَلْبَابِ الَّذِينَ اجْتَمَعُ الْمُسْلِمُونَ عَلَى هُدَائِهِمْ وَدَرَائِهِمْ<sup>(١)</sup>.

وَمِنْ هَذِهِ الْأَدَلَةِ: الْإِسْتِدَالَلُّ عَلَى الْخَالِقِ بِخَلْقِ الْإِنْسَانِ فَهِيَ طَرِيقَةٌ عَقْلِيَّةٌ  
صَحِيحةٌ، وَهِيَ شَرِيعَةٌ دَلَّ الْقُرْآنُ عَلَيْهَا وَهَدَى النَّاسَ إِلَيْهَا وَبَيَّنَهَا وَأَرْشَدَ إِلَيْهَا، وَهِيَ  
عَقْلِيَّةٌ، فَإِنْ نَفْسٌ كَوَنَ إِلَّا سَبَقَتْهُ حَادِثًا بَعْدَ أَنْ لَمْ يَكُنْ وَمَوْلُودًا وَمَخْلُوقًا مِنْ نَطْفَةٍ ثُمَّ  
مِنْ عَلْقَةٍ—هَذَا لَمْ يَعْلَمْ بِمَحْرَدِ خَبْرِ الرَّسُولِ ﷺ—بَلْ هَذَا يَعْلَمُهُ النَّاسُ كُلُّهُمْ بِعَقْوِلِهِمْ  
سَوَاءُ أَخْبَرَ بِهِ الرَّسُولُ أَوْ لَمْ يَخْبُرْ، لَكِنَّ الرَّسُولَ ﷺ أَمْرَ أَنْ يَسْتَدِلَّ بِهِ وَدَلِيلُهُ وَبَيْنَهُ  
وَاحْتَجَ بِهِ فَهُوَ دَلِيلٌ شَرِيعٌ لِأَنَّ الشَّارِعَ اسْتَدَلَّ بِهِ وَأَمْرَ أَنْ يُسْتَدِلَّ بِهِ، وَهُوَ عَقْلِيٌّ  
لِأَنَّهُ بِالْعُقْلِ تُعْلَمُ صَحَّتِهِ.

وَأَيْضًا يَسْتَدِلُّ بِيَدِهِ الْخَلْقُ عَلَى الْبَعْثِ وَقُدْرَةِ الرَّبِّ عَزَّ وَجَلَّ عَلَى الْمَعَادِ  
كَقُولِهِ تَعَالَى: ﴿إِنَّ كُنْتُمْ فِي رِيبٍ مِنَ الْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ تَرَابٍ ثُمَّ مِنْ نَطْفَةٍ  
ثُمَّ مِنْ عَلْقَةٍ ثُمَّ مِنْ مُضْغَةٍ مَخْلُقَةٌ وَغَيْرُ مَخْلُقَةٍ لَنَبِيِّنَ لَكُمْ﴾ [الْحِجَّةِ: ٥]، وَمِثْلُ قُولِهِ:  
﴿وَيَقُولُ إِنْسَانٌ إِذَا مَا مَتْ لَسْوَفَ أَخْرَجَ حِيًّا أَوْ لَا يَذْكُرُ إِنْسَانٌ أَنَّا خَلَقْنَاهُ مِنْ  
قَبْلٍ وَلَمْ يَكُنْ شَيْئًا﴾ [مَرْيَم: ٦٦ - ٦٧]، وَمِثْلُ قُولِهِ: ﴿وَوَضَرَبَ لَنَا مَثَلًا وَنَسِيَ خَلْقَهُ  
قَالَ مَنْ يَحْيِي الْعِظَامَ وَهِيَ رَمِيمٌ قَلْ يَحْيِيْهَا الَّذِي أَنْشَأَهَا أَوْلَ مَرَةٍ وَهُوَ بِكُلِّ خَلْقٍ  
عَلِيهِمْ﴾ [سَيْنَاء: ٧٨ - ٧٩].

وكذلك غيره من الأدلة التي في القرآن مثل الاستدلال بالسحاب والمطر، وهو مذكور في القرآن في غير موضع وهو عقلي شرعي، كما قال تعالى: ﴿أَوْ لَمْ يَرُوا أَنَّا نَسُقُ الْمَاءَ إِلَى الْأَرْضِ الْجَرَزَ فَنَخْرُجُ بِهِ زَرْعًا تَأْكُلُ مِنْهُ أَعْمَاهُمْ وَأَنفُسُهُمْ أَفَلَا يَبْصُرُونَ﴾ [السجدة: ٢٧]، فهذا مرئي بالعيون.

وقال تعالى: ﴿سَنُرِيهِمْ آيَاتِنَا فِي الْآفَاقِ وَفِي أَنفُسِهِمْ حَتَّىٰ يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقُّ﴾ [فصلت: ٥٣]، ثم قال: ﴿أَوْ لَمْ يَكُفْ بِرَبِّكَ أَنَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ﴾ [فصلت: ٥٣]. فالآيات التي يريها الناس حتى يعلموا أن القرآن حق هي آيات عقلية يستدل بها العقل الإنساني على أن القرآن حق.

ولكن كثيراً من الناس لا يسمى دليلاً شرعياً إلا ما دل بمجرد خبر الرسول ﷺ ويقتصرن بذلك على علم أصول الفقه؛ لأن المقصود منه معرفة الأحكام الشرعية العملية فيجعلون الأدلة الشرعية ما دلت على الأحكام العملية فقط، وهو اصطلاح قاصر، إذ لا بد أيضاً من الاستدلال بما دل به الرسول ﷺ بإرشاده وتعليميه من مسائل أصول الدين أيضاً كإثبات الرب عز وجل ووحدانيته وصدق رسالته وقدرته على العاد؛ لأن الشرع دل علىها وأرشد إليها.

والمقصود أن الرسول ﷺ بين للناس الأدلة والبراهين الدالة على أصول الدين كلها كما ذكر سبحانه هذا في مواضع، كقوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنْزَلَنَا مِنَ الْبَيِّنَاتِ وَالْهُدَىٰ مِنْ بَعْدِ مَا بَيَّنَاهُ لِلنَّاسِ فِي الْكِتَابِ أُولَئِكَ يَلْعَنُهُمُ اللَّهُ أَعْلَمُ﴾ [البقرة: ١٥٩]. وقوله: ﴿شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنْزِلَ فِيهِ الْقُرْآنُ هُدًى لِلنَّاسِ وَبَيِّنَاتٍ مِّنَ الْهُدَىٰ وَالْفُرْقَانِ﴾ [البقرة: ١٨٥]، وقوله تعالى: ﴿كَمَا أَرْسَلْنَا فِيهِمْ رَسُولًا يَتْلُو عَلَيْكُمْ آيَاتِنَا وَيُزَكِّيْكُمْ وَيَعْلَمُكُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ﴾ [البقرة: ١٥١]، وقد قال: ﴿وَإِذْكُرْنَّ مَا يُتْلَىٰ فِي بِيَوْنَكُنْ مِّنْ آيَاتِ اللَّهِ وَالْحِكْمَةِ﴾ [الأحزاب: ٣٤]، فأخبر سبحانه في غير موضع عن الرسول ﷺ أنه يتلو عليهم آياته ويزكيهم ويعلّمهم الكتاب والحكمة. فالتلاؤة والتزكية عامة لجميع المؤمنين، فتلاؤة الآيات يحصل بها العلم، فإن الآيات هي العلامات والدلائل فإذا سمعوها دلّت عليهم على المطلوب من تصديق الرسول ﷺ فيما أخبر به والإقرار بوجوب طاعته، وأمّا التزكية فهي تحصل بطاعته فيما يأمرهم به من عبادة الله وحده.

وسميت آيات القرآن آيات وقيل: إنها آيات الله كقوله: ﴿تَلَكَ آيَاتُ اللهِ نَتَلُوهَا عَلَيْكَ بِالْحَقِّ﴾ [البقرة: ٢٥٢] لأنها علامات ودلالات على الله وعلى ما أراد فهي تدل على ما أخبر به وعلى ما أمر به وهي عنه، وتدل أيضاً على أن الرسول ﷺ صادق؛ إذ كانت ممّا لا يستطيع الإنس والجن أن يأتوا بمثلها، وقد تحداهم بذلك.

وسنكتفي بقضتين من أهم القضايا التي نوقشت وهما:

١- التوحيد. ٢- إثبات صفات الله وأفعال الله عز وجل.

### ١- عقيدة التوحيد بأدلة القرآن:

إن من أعظم ما كان عليه المشركون قبل مبعث الرسول ﷺ هو دعوى الشريك لله والولد، فجاء القرآن ملءاً من تنزيه الله عن هذين وتنزيهه عن المثل والولد<sup>(١)</sup>، مثل ما ورد في سورة الإخلاص وسورة الأنعام في مثل قوله: ﴿وَجَعَلُوا لِلَّهِ شُرَكَاءَ الْجِنَّ وَخَلْقَهُمْ وَخَرَقُوا لَهُ بَنِينَ وَبَنَاتٍ بِغَيْرِ عِلْمٍ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يَصْفُونَ﴾ [الأنعام: ١٠٠]، وفي سورة سبحان: ﴿وَقَلَ الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي لَمْ يَتَخَذْ وَلَدًا وَلَمْ يَكُنْ لَهُ شَرِيكٌ فِي الْمُلْكِ﴾ [الإسراء: ١١١]، وفي سورة الكهف في أواها: ﴿وَيَنْذِرُ الَّذِينَ قَالُوا تَخْنَذُ اللَّهُ وَلَدًا﴾ [الكهف: ٤] ، وفي آخرها: ﴿أَفَحَسِبَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنْ يَتَخَذُوا عِبَادِي مِنْ دُونِ أُولَيَاءِ﴾ [الكهف: ١٠٢]، ﴿وَلَا يُشَرِّكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا﴾ [الكهف: ١١٠]، وفي مريم تنزيهه عن الولد في أول السورة وآخرها ظاهراً وعن الشرick في مثل قصة إبراهيم، وفي الأنبياء تنزيهه عن الشرick والولد، وكذلك في المؤمنون: ﴿مَا اتَّخَذَ اللَّهُ مِنْ وَلَدٍ وَمَا كَانَ مَعَهُ مِنْ إِلَهٍ﴾ [المؤمنون: ٩١]، وأول الفرقان: ﴿الَّذِي لَهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَلَمْ يَتَخَذْ وَلَدًا وَلَمْ يَكُنْ لَهُ شَرِيكٌ فِي الْمُلْكِ﴾ [الفرقان: ٢].

والقصد منها الرد على المشركين المقربين بالصانع ومن جعل له ولداً من المشركين وأهل الكتاب. أمّا مذهب الفلاسفة والملحدة فدائماً بين التعطيل (أي: إنكار الصانع) وبين الشرك والولادة كما يقولونه في الإيجاب الذاتي (أي: الصدور عن الواحد). فإنه أحد أنواع الولادة، وهم يُنكرون معاد الأبدان، وقد قرن بين هذا

وهذا في الكتاب والسنّة في مثل قوله: «ويقول الإنسان إذا ما مات لسوف أخرج حيّاً أولاً يذكرُ الإنسانُ أثناً خلقناهُ من قبْلُ ولم يكُ شيئاً» [مريم: ٦٦]، إلى قوله: «وَقَالُوا اتَّخَذَ الرَّحْمَنَ وَلَدًا» [مرعيم: ٨٨]، وهذه في سورة مريم المتضمنة خطاب النصارى ومشركي العرب؛ لأنّ الفلاسفة داخلون فيهم، فإنّ اليونان احتلّطوا بالروم فكان فيها خطاب هؤلاء وهؤلاء وفي الصحيحين عن أبي هريرة رضي الله عنه، عن النبي صلوات الله عليه وآله وسلامه قال: يقول الله تعالى: ((شتمني ابن آدم، وما ينبغي له ذلك، وكذبني ابن آدم وما ينبغي له ذلك، فأما شتمه إياي قوله: أين اتخذت ولدًا، وأنا الأحُد الصمد لَمْ أَلِدْ ولَمْ يَكُنْ لِي كَفُواً أَحَدْ، وأَمَا تكذيبه إياي قوله: لَنْ يَعِدْنِي كَمَا بَدَأْنِي وَلَيْسَ أَوْلَى الْخَلْقِ بِأَهُونَ عَلَيَّ مِنْ إِعَادَتِه))<sup>(١)</sup>.

الذرائع إلى الشرك:

لَمَّا كَانَ الْإِسْلَامُ دِينَ التَّوْحِيدِ الْخَالِصِ - كَمَا بَيَّنَ - فَيُنْبَغِي عَلَى الْمُسْلِمِ الْمَحَافَظَةُ عَلَى هَذِهِ الْعَقِيْدَةِ بِحِيثُ لَا تَشُوَّبُهَا شَائِبَةٌ أَيَّاً كَانَتْ.

وهناك من الأمور التي تحوم حول الشرك - وتعد من الكبائر - نختر منها ونفترض في البداية - بحسب عوامل التنشئة والتقليل الأعمى والأمية الدينية - أن من يفعلها يجهل أنها قد تؤدي إلى الشرك، أمّا إذا علم أنّها كذلك وأصرّ عليها فإنّها توقعه في الشرك بلا جدال. يقول الإمام الذهبي في كتاب (الكبائر): (واعلم أن كثيراً من هذه الكبائر بل عامتها - إلّا القليل - يجهل خلق من الأمة تخرّمه، وما بلغه الرجر فيه ولا الوعيد، فهذا الضرب فيه تفصيل ينبغي للعالم أن لا يستعجل على الجاهل بل يرفق به ويعلمه ما علمه الله، ولا سيما إذا كان قريب العهد بجهلته)<sup>(٢)</sup>. ومنها:

- ١- التوسل بالأضرحة والطواف حولها، إذ إن الاعتقاد بأن صاحب الضريح ينفع ويضر هو شرك حقيقي، على صاحبه أن يتوب منه، كذلك الطواف فلا يصح الطواف إلّا حول الكعبة.
- ٢- الذبح والنذر لغير الله عز وجل.

(١) البواط، ص ١٨٠.

(٢) كتاب الكبائر، تحقيق، د: أسامة محمد عبد العظيم حمزة، دار الفتح ١٤١٠ هـ، ١٩٩٠ م.

٣- اتخاذ التمام والأحجبة ظنًا أنها تؤدي إلى الحفظ والصيانة من أعين الناس.

وقد حصرها -وغيرها- الإمام ابن رجب في الأفعال المنافية لتحقيق معنى (لا إله إلا الله) لأن تحقيقها (يقتضي أن لا إله غير الله والإله هو الذي يطاع فلا يعصي هيبة له وإجلالاً، ومحبة وخوفاً ورجاءً، وتوكلًا عليه وسؤالاً منه ودعاء له، ولا يصلح ذلك كله لغير الله عز وجل، فمن أشرك مخلوقاً في شيء من هذه الأمور التي هي من خصائص الإلهية كان ذلك قدحًا في إخلاصه في قوله: لا إله إلا الله ونفقة في توحيد، وكان فيه من عبودية المخلوق بحسب ما فيه من ذلك، وهذا كله من فروع الشرك، ولهذا ورد إطلاق الكفر والشرك على كثير من المعاصي التي منشؤها من طاعة غير الله أو خوفه أو رجائه، أو التوكل عليه أو العمل لأجله، كما ورد إطلاق الشرك على الرياء، وعلى الحلف بغير الله، وعلى التوكل على غير الله والاعتماد عليه، وعلى من سوّى بين الله وبين المخلوق في المشيئة، مثل: أن يقول ما شاء الله وشاء فلان، وكذا قوله: ما لي إلا الله وأنت، وكذلك ما يقدح في التوحيد وتفرد الله بالنفع والضر كالطيره والرقى المكرهه، وإتيان الكهان وتصديقهم بما يقولون، وكذلك اتباع هوى النفس فيما هوى الله عنه قادر في تمام التوحيد وكماله. ولهذا أطلق الشرع على كثير من الذنوب التي منشؤها من هوى النفس أنها كفر وشرك، كقتال المسلم ومن أتى حائضاً أو امرأة في دبرها. ومن شرب الخمر في المرة الرابعة وإن كان ذلك لا يخرجه من الملة بالكلية، وهذا قال السلف: كفر دون كفر وشرك دون شرك<sup>(١)</sup>.

وفي العصر الحديث على إثر الاستعمار الغربي ظهر بناء التمايل والاحتفال بها أو ما يسمى بـ(النصب التذكاري) وهي كلها أصنام والاحتفال بها نوع من الوثنية التي هوى الإسلام عنها.

(١) تحقيق كلمة الإخلاص للحافظ ابن رجب، ص ١٨ - ١٦، تحقيق وتعليق د: أسامة، دار الفتح، ١٤٠٨ هـ، ١٩٨٧ م.

وربما يتحدى المغاربون فيعتبرون ذلك من قبيل التمدن والتحضر لا العبادة؛ لأن الإنسانية ارتفت ومضت عصور الجاهلية الأولى التي كان العرب وغيرهم يعبدون الأصنام إياها.

ولكن الحقيقة أن وضع التماثيل للموتى يُشبه تماماً ما كان يفعله أهل الجاهلية إذا بحثنا في الأثر الواحد لكلا الفعلين، فإن العبرة بالأثر النفسي الذي يتركه كل منهم، فإن عبادة الأصنام (لا تعنى بالضرورة فقط أداء عبادة شعائرية أمام شيء مادي، فصور الرعماء والشخصيات المشهورة عندما تعلق على الجدران بطريقة عامة وتوزع في كل مكان تسبب بالتأكيد في خلق عبودية فكرية وإجلال إلهي لهؤلاء الأشخاص وخلق عظمة ثابتة مؤثرة (بدلاً من عظمة الله سبحانه وتعالى) في عقولهم ونفوسهم، وهذا بالتأكيد شكل من أشكال عبادة الأصنام. فعندما استولت روسيا على بولندا جلبت آلاف الآلوف من صور ستالين لتعلق في كل بلدة وقرية هناك.. واعتاد جنود النازي وضع صور هتلر على صدورهم وكانوا عندما يصادبون في المعركة ويلفظون أنفاسهم الأخيرة في المستشفيات يشاهدون وهم يقبلون صور هتلر ثم يضعونها على أعينهم) <sup>(١)</sup>.

وبالمثل كان مجتمعنا أيام الرحم الشيوعي باسم الاشتراكية العربية أو العلمية مفتوحاً لكتابات الماركسيين بمحاجاتهم المخصصة لعمل التغيير المطلوب مجتمعنا الإسلامي. ونذكر على سبيل المثال مجلة (الغد) الشهرية الصادرة في يوليو سنة ١٩٥٣ بمصر مصدرة بصورة فتاتين عاريتين الصدر تحت عنوان (الفن في سبيل الحياة)، ويحمل الغلاف الخلفي صورة تمثال بوجه ستالين.

ويلاحظ أن أول من أدخل صناعة التماثيل هو كمال أتاتورك الدوندي اليهودي واستجلب النحاتين الألمان لينحتوا له تمثالاً! وما زالت تماثيله تملأ تركيا بالرغم من انكشاف حياته لدينه وأمته.

(١) كتاب (الرسائل المتبادلة بين أبو علي المودودي، ومريم جميلة، عن الدعوة وهموم المسلمين) ترجمة طارق خاطر، ط المختار الإسلامي سنة ١٩٩٢م، ص ١١٠، ١١١.

## ٢- إثبات صفات الله وأفعاله عز وجل:

وعلى رأسها صفة العلو، ونلاحظ أنه وضع عنوان الرسالة التي عرض فيها لهنده المسألة بحيث تشمل الصفات أيضاً فسمّاها (مسألة صفات الله تعالى وعلوته على خلقه بين النفي والإثبات) إذا ثبتَ قوة الأدلة والبراهين التي قدمها بشأن هذه الصفة، أصبح من لوازمه إثبات سائر صفات الذات والأفعال لله عز وجل، قياساً على عبارة الإمام مالك (الاستواء معلوم والكيف مجهول والإيمان به واجب والسؤال عنه بدعة). إنه يعرض هذه الأدلة في شكل مقدمة مستفيضة عن وجوب إثبات العلو لله تعالى، تلخصها فيما يلي:

أولاً: أن القرآن والسنة المستفيضة المتواترة وكلام السابقين والتابعين بل وسائر القرون الثلاثة مملوءاً بما فيه إثبات العلو لله على عرشه بأنواع من الدلالات، تارة يخبر أنه خلق السموات والأرض في ستة أيام ثم استوى على العرش، وقد ذكرَ الاستواء على العرش في سبعة مواضع، وتارة يخبر بعروج الأشياء وصعودها وارتفاعها إليه كقوله تعالى: «بِلْ رَفِعَ اللَّهُ» [النساء: ١٥٨]، «إِنِّي مَتَوْفِيكَ وَرَافِعُكَ إِلَيَّ» [آل عمران: ٥٥]، «تَرْجُجُ الْمَلَائِكَةِ وَالرُّوحُ إِلَيْهِ» [المعارج: ٤]، قوله: «إِلَيْهِ يَصْعُدُ الْكَلْمُ الطَّيِّبُ وَالْعَمَلُ الصَّالِحُ يُرْفَعُ» [فاطر: ١٠]، وتارة يخبر بنزولها منه أو من عنده كقوله تعالى: «وَالَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ يَعْلَمُونَ أَنَّهُ مُتَّرَّلٌ مِّنْ رَبِّكَ بِالْحَقِّ» [الأنعام: ١١٤]، وتارة يخبر بأنه الأعلى كقوله تعالى: «سَبِّحْ اسْمَ رَبِّكَ الْأَعْلَى» [الأعلى: ١]، قوله: «وَهُوَ الْعَلِيُّ الْعَظِيمُ» [البقرة: ٢٥٥]، وتارة يخبر أنه في السماء كقوله تعالى: «أَمَنْتُمْ مِّنْ فِي السَّمَاوَاتِ أَنْ يَخْسِفَ بَكُمُ الْأَرْضَ» [الملك: ١٦]، «أَمَّا مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ أَنْ يَرْسِلَ عَلَيْكُمْ حَاصِبًا» [الملك: ١٧].

وكذلك قول النبي ﷺ: «أَلَا تَأْمُنُونِي وَأَنَا أَمِينٌ مِّنْ فِي السَّمَاوَاتِ»<sup>(١)</sup>.

ثم يعرض ابن تيمية للقضية أمم المخالفين فيفترض أن يكون الحق إماً إثبات هذه الصفة أو نفيها. فإن كان النفي هو الحق فمعلوم أن القرآن لم يبيّن هذا قط لا

(١) رسالة (صفات الله تعالى وعلوته على خلقه بين النفي والإثبات)، ص ١٩٢.

(مجموعـة الرسائل والمسائل) طبـعة المنـار، ١٣٤٤هـ، ١٩٢٦م.

نصًا ولا ظاهرًا، ولا الرسول ﷺ ولا أحد من الصحابة والتابعين وأئمة المسلمين، ولا أئمة المذاهب الأربعة ولا غيرهم.

ثم يعرض للرأي المخالف وفحواه: أن هذه النصوص أريد بها خلاف ما يفهم منها، أو خلاف ما دلت عليه، أو أنه لم يرد إثبات علو الله نفسه على خلقه وإنما أريد بها علو المكانة.

ويبيّن ابن تيمية ردّه على هذا الرأي فإذا افترضنا صحته لكان يجب أن يبيّن للناس الحق الذي يجب التصديق به باطنًا وظاهرًا، بل ويبيّن لهم ما يدخلهم على أن هذا الكلام لم يرد به مفهومه ومقتضاه، أي أن غاية ما يقدر أنه تكلم بالمجاز المخالف للحقيقة، والباطن المخالف للظاهر.

ثم يقول: (ومعلوم باتفاق العقلاة أن المخاطب المبين إذا تكلم بمحاجز فلا بد أن يقرن بخطابه ما يدل على إرادة المعنى المجازي، فإذا كان الرسول المبلغ المبين الذي يبيّن للناس ما نزل إليهم أن المراد بالكلام خلاف مفهومه ومقتضاه كان عليه أن يقرن بخطابه ما يصرف القلوب عن فهم المعنى الذي لم يرد، لا سيما إذا كان باطلًا لا يجوز اعتقاده في الله<sup>(١)</sup>). فإذا ثبت أن الرسول ﷺ لم يفعل ذلك، أصبح المعنى الحقيقي هو المراد لا المحاجز.

ويمضي في تقييد الصحابة والتابعون وساروا على طريقة رسول الله ﷺ.  
متابعة أهل القرون الأولى قبل نشأة البدع:

إن الأمة تشهد له ﷺ بأنه بلغ الرسالة كما أمره الله وبين ما أنزل إليه من ربِّه، وقد أخبر الله بأنه قد أكمل الدين وإنما كمل بما بلغه إذ الدين لم يعرف إلا بتبلیغه فعلم أنه بلغ جميع الدين الذي شرعه الله لعباده. كما قال ﷺ: «تركتكم على الحبة البيضاء ليهلاها كنهارها لا يزيف عنها بعدي إلا هالك»، وقال: «ما تركتُ من شيء يقربكم إلى الجنة إلا وقد حدثتكم به وما من شيء يبعدكم عن النار إلا وقد حدثتكم به».

إذا تبين هذا، فقد صح ووجب على كل مسلم تصدیقه فيما أخبر به من أسماء

(١) نفس المصدر، ص ١٩٦.

الله وصفاته مما جاء في القرآن وفي السنة الثابتة عنه كما كان عليه السابقون الأولون من المهاجرين والأنصار، فإن هؤلاء هم الذين تلقوا عنه القرآن والسنة وكانوا يتلقون عنه ما في ذلك من العلم والعمل. وكان الصحابة هم الحلقة بينه وبين الأجيال بعدهم، وهم قد استوفوا شروط العلم والعمل من عدة وجوه:

أحدها: قد علم أنه من قرأ كتاباً في الطب أو الحساب أو النحو أو الفقه أو غير ذلك فإنه لا بد أن يكون راغباً في فهمه وتصور معانيه، فكيف من قرأ كتاب الله تعالى المنزل إليهم الذي به هداهم الله وبه عرفهم الحق والباطل والخير والشر والهدى والضلال والرشاد والغي؟ كذلك كانت رغبتهم في فهمه وتصور معانيه أعظم الرغبات وكانت رغبة الرسول ﷺ في تعرفهم معاني القرآن أعظم من رغبته في تعرفهم حروفه.

الثاني: أن الله تعالى قد حضهم على تدبره وتعقله واتباعه في غير موضع كما قال الله تعالى: «**كِتَابٌ أَنْزَلْنَاهُ مَبَارِكٌ لِيَدْبَرُوا آيَاتِهِ**» [الأعراف: ٩٢]، وقوله تعالى: «**إِنَّمَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللَّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ اخْتِلَافاً كَثِيرًا**» [النساء: ٨٢]، فإذا كان قد حض الكفار والمنافقين على تدبره، فكيف لا يكون ذلك للمؤمنين؟ هذا يتبيّن أن معانيه كانت معروفة بينة لهم.

الثالث: أنه قال تعالى: «**إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ قُرْآنًا عَرَبِيًّا لِعَلْكُمْ تَعْقِلُونَ**» [يوسف: ٢]، فيبيّن أنه أنزله عربياً لأن يعقلوا، والعقل لا يكون إلا مع العلم بمعانيه.

الرابع: أنه ذم من لا يفقهه فقال تعالى: «**فَمَا لَهُؤُلَاءِ الْقَوْمِ لَا يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ**» [النساء: ٧٨] فلو كان المؤمنون لا يفقهونه أيضاً لكانوا مشاركين للكافر والمنافقين فيما ذمهم الله تعالى به.

الخامس: أنه ذم من لم يكن حظه من السمع إلا سمع الصوت دون فهم المعنى واتباعه فقال تعالى: «**وَمِثْلُ الَّذِينَ كَفَرُوا كَمْثُلُ الَّذِي يَنْعَقُ بِمَا لَا يَسْمَعُ إِلَّا دُعَاءً وَنَدَاءً صُمُّ بِكُمْ عُمَى فَهُمْ لَا يَعْقِلُونَ**» [البقرة: ١٧١]، وقال: «**أَوْلَئِكَ الَّذِينَ طَبَعَ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَاتَّبَعُوا أَهْوَاءِهِمْ**» [محمد: ١٦]، فمن جعل السابقين الأولين من المهاجرين والأنصار والتابعين لهم بِإِحْسَانٍ غير عالٍ بمعاني القرآن جعلهم بِإِنْزَالِهِ

الكفار والمنافقين فيما ذمهم الله تعالى.

**السادس:** أن الصحابة رضي الله عنهم قرعوا للتابعين القرآن كما قال مجاهد: عرضت المصحف على ابن عباس من أوله إلى آخره أقف عند كل آية منه وأسئلته عنها... والنقل بذلك عن الصحابة والتابعين ثابتة معروفة عند أهل العلم بها<sup>(١)</sup>. وبعد عصورهم المفضلة نشأت البدع في العقائد بواسطة المتكلمين وفي العبادات بواسطة الصوفية.

### المخالفون لطريقة الرسول ﷺ:

وبعد أن يرسّخ ابن تيمية هذا الأصل الكبير من أصول معرفة الدين وعقائده، يذكر أن المعرضين عن طريقة الرسول ﷺ في الاستدلال نوعان:

**الأول:** من لم يكونوا عالمين بصدقه فهم ممَّن يُقال له في قبره: ما قولك في هذا الرجل الذي بُعثَ فيكم؟ فأمّا المؤمن أو المؤمن ف يقول: هو عبد الله ورسوله جاءنا بالبينات والهدى فآمنا به واتبعناه. وأمّا المنافق أو المرتاب فيقول: هاها لا أدرى سمعتُ الناس يقولون شيئاً فقلتُه فيضرُب بمرزبة من حديد فيصيغُ صيحة يسمعها كل شيء إلا الثقلين.

**الثاني:** من يظن أنه يستطيع أن يستدلّ بغير الآيات والأدلة التي دعا بها الناس فهو مع كونه مبتدعاً لا بد أن يخاطئ بعض النظار الغالطين أصحاب الاستدلال والاعتبار والنظر، وهو من جنس ظنه أنه يأتي بعبادات غير ما شرعه توصل إلى مقصوده كبعض أرباب العبادة والحبة والإرادة والزهد<sup>(٢)</sup>.

وهذان الصنفان من أهل البدع، صنف يتبع الأهواء وما تهوى الأنفس فيؤصل لنفسه أصل دين وضعه إمَّا برأيه وقياسه الذي يسميه عقليات وهم المتكلمون، وصنف آخر وضع دينه بذوقه ويجعل ذلك حجة وهم الصوفية وكل منهما يحتاج من القرآن بما يتأوله على غير تأويله<sup>(٣)</sup>.

(١) نفس المرجع، ص ١٣٠، ص ١٩١ باختصار.

(٢) النبوات، ص ٣٨.

(٣) نفس المصدر، ص ٨٩.

وتعهيداً لبحثنا القادم سنهتم بإزاحة الظن عن تعارض أدلة النقل والعقل من طريقنا لأنهما في حقيقة الأمر يتطابقان ولا يتعارضان.

أما الظن بأن أدلة العقول هي الأفضل فيرجع إلى أسباب منها:

١- النقل الحرفي من الفلسفة اليونانية والتأثير بنظرتها للعقل، ولم يفطن البعض إلى اختلاف مدلول العقل بين الفلسفة اليونانية واللغة العربية، فإن لفظ (العقل) عند فلاسفة اليونان يقصد به جوهرًا قائماً بذاته، وليس الأمر كذلك في اللغة العربية، كذلك العقل في الكتاب والسنة وكلام الصحابة والأئمة لا يُراد به جوهر قائم بنفسه باتفاق المسلمين وإنما يُراد به العقل الذي في الإنسان.

جاء تعريف العقل في (لسان العرب) بأنه: (الحجر والنهي ضد الحمق)، وعن ابن الأنباري: (رجل عاقل وهو الجامع لأمره ورأيه مأْخوذ من عقلت البعير إذا جمعت قوائمه. والعقل: التثبت في الأمور، والعقل: القلب، والقلب: العقل، وسمى العقل عقلاً لأنَّه يعقل صاحبه عن التورط في المهالك، أي: يحبسه). ويُوضَّح من هذه التعريفات الحفاوة بالعقل، واعتباره أداة للمعرفة كما أنَّ له مدلول أخلاقي.

ولكن مع هذا التقدير المتميز للعقل لغة واصطلاحاً، ظل علماء السنة يضعونه في مكانته بالموازنة مع الشرع، فالشرع هو المقدم، ويأتي دور العقل ليؤدي دوره في الفهم والتفسير والاستنباط والاستدلال.

هذا، وقد مدح الله تعالى مسمى العقل في القرآن الكريم في غير آية، كذلك يقرر ابن تيمية أنَّ القرآن الحكيم مملوء من ذكر الآيات العقلية -أي التي يستدل بها العقل- وهي شرعية دل عليها وأرشد إليها لكن كثيراً من الناس لا يسمى دليلاً شرعياً إلا ما دل بمحض خبر الرسول ﷺ، وهو اصطلاح قاصر فكيف يزعم البعض أنَّ الأدلة الشرعية غير عقلية والآيات القرآنية الحاضنة على النظر العقلي بلغت من الكثرة حدًّا يلتفُ النظر<sup>(١)</sup>؟

وأيضاً وفي هذا الغرض يقول الدكتور صبحي الصالح -رحمه الله تعالى- تحت

عنوان: وظيفة العقل في استنباط الأدلة:

والإشادة بالعقل لم تكن - كما يتهم المستشرقون والباحثون الغربيون عامة - مزية للمعتزلة وحدهم، لأن غيرهم لم يعْ قيمتها، ولم يُنزلُها منزلاً لها، فما يستطيع مفكر مسلم -مهما يعول على النصوص والغيبيات- أن يقاوم وظيفة العقل في استنباط الأدلة واكتساب المعرف، وإنما أتيح للمعتزلة تبعاً لمنهجهم القائم على العقل أصلاً والنص تبعاً -أن يغلو في هذا الميدان غلواً بعيداً، نراه نسبياً أبعد عن مناخ الإيمان والروح من ابتعاد الأشاعرة مثلاً من مناخ المنطق والبرهان.

ويمكنا أن نلاحظ أن القرآن، بمنطقه الوجданى البالغ التأثير، وإن تجاهى عن الطريقة المنطقية المباشرة في الاستدلال، يدعو أول ما يدعو إلى استخدام الطاقة (ال الفكرية ) لدى تقرير الدلائل (العقلية) وإيراد الحجج والبراهين على حقائق الكون والحياة، وحسبنا في هذا الصدد قوله تعالى على وجه الإجمال: «فَاعْتَبِرُوا يَا أُولَى الْأَبْصَارِ» [الحشر: ١٢].

ومن أوضح الشواهد القرآنية على هذا المنهاج الاستدلالي ما نجده في أواخر سورة يس عند إثبات البعث والنشور من سرد رائع لقدمات متعاقبة تنتهي بالناظر فيها إلى التسليم بصحة هذه العقيدة من غير ارتياض.

﴿أَوَ لَمْ يَرَ الإِنْسَانُ أَنَّا خَلَقْنَاهُ مِنْ لُطْفَةٍ فَإِذَا هُوَ حَصِيمٌ مُّبِينٌ\* وَضَرَبَ لَنَا مَثَلًا وَتَسِيَّ خَلْقَهُ قَالَ مَنْ يُحْبِي الْعَظَامَ وَهِيَ رَمِيمٌ\* قُلْ يُحْبِيَهَا الَّذِي أَنْشَأَهَا أَوَّلَ مَرَّةً وَهُوَ بِكُلِّ خَلْقٍ عَلِيمٌ \* الَّذِي جَعَلَ لَكُمْ مِّنَ الشَّجَرِ الْأَخْضَرِ نَارًا فَإِذَا أَنْتُمْ مِّنْهُ ثُوَقْدُونَ \* أَوْ لَيْسَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ بِقَادِرٍ عَلَى أَنْ يَخْلُقَ مِثْلَهُمْ بِلِي وَهُوَ الْخَلَقُ الْعَلِيمُ﴾ [يس: ٨١ - ٧٧].

وإلى قيمة هذا الاستدلال العقلي، شبه المنطقي، نبهَ كثير من المشتغلين بالفلسفة وعلم الكلام، كالأمام فخر الدين الرازي الذي قال: «بل أقرَ الكل بأنه لا يمكن أن يُراد في تقرير الأدلة العقلية على ما ورد في القرآن»، وحججة الإسلام الإمام الغزالي الذي قال: «وأول ما يُستضاء به من الأبواب ويسلك من طريق النظر والاعتبار، ما أرشد إليه القرآن، فليس بعد الله بيان»<sup>(١)</sup>.

٢- اختلطَ على البعض في العصر الحديث المفاهيم الدينية المسيحية مع المفاهيم الإسلامية، ففي الأولى هناك تمييز بين المعرفة العقلية والمعرفة القلبية (العاطفية).. وانشق عنهم اتجاهان، يرى أحدهما أن الإيمان قبل العقل، والثاني يعكس الترتيب. (ويُنسبان إلى القديسين أوغسطين وتوما الأكويني).

٣- الاكتفاء بالاطلاع على مؤلفات المتكلمين من المعتزلة والأشاعرة، بينما يتطلب البت في هذه القضية الهامة الاطلاع على مؤلفات علماء الحديث والسنّة الذين تنبهوا منذ العصور الأولى إلى أن أدلة القرآن الكريم تستندُ إلى النظر العقلي، وأن هناك آيات لا حصر لها تأمر بالنظر والتدبر والتفكير، فضلاً عما تتضمنه من براهين عقلية كأفضل ما تكون هذه البراهين، مثل أدلة إثبات صفات الكمال لله عز وجل وإثبات البعث وصدق نبوة الأنبياء.

٤- تطبيق فكرة (التطور) على عقائد الإسلام. وهذا المنهج إن صح في عرض العقائد الدينية الأخرى، فلا يصح عند عرض العقائد الإسلامية، بل يؤدي إلى التصادم مع حقائق الوحي الإلهي في قوله تعالى: «الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَقْمَتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيْتُ لَكُمُ الْإِسْلَامَ دِيْنَّا» [المائدة: ٣١]، وهي الآية التي نزلت على النبي ﷺ يوم عرفة في حجة الوداع.

٥- التعصب للآراء والتشبّث بها - لا سيما إذا نُشِئَ عليها- دون إفصاح الصدر للآراء المحالفة.

بعد هذا التمهيد الضروري، سنتناول فيما يلي شرح قضية (البراهين العقلية

(١) من مقالته بعنوان: (الأسس المشتركة بين الديانتين في ميادين المعتقدات)، ص ٥٧، مجلة العلم والإيمان العدد التاسع ١٣٩٦/٩ - ١٩٧٦م. ج.ع.ل - تونس.

على صحة العقائد الإسلامية) ولهما رافدان:

الأول: يتناول نظرية المعرفة.

الثاني: يتناول السلوك أو الطريق إلى الله عز وجل، حيث يطن قطاع كبير من الباحثين والدارسين -فضلاً عن عامة المسلمين- أن هذا الطريق قاصر فقط على الصوفية، بينما سنرى كيف وضح ابن تيمية معالمه كأحسن ما يكون نقيراً من شوائب البدع وخلط الملل والنحل.

**أولاً: نظرية المعرفة:**

في هذا البحث سعرض للعديد من المسائل التي دار النزاع حولها، منها: طرق الحجاج والجدل مع المخالفين في المنهج والرد على الشبهات التي أثاروها، وقمة التجسيم التي وصفوه بها مع كل من خالف منهاجهم التي ظنوا أنها عقلية. وأيضاً البرهنة بالأدلة العقلية على صحة منهج علماء الحديث، ودفع شبهة (النصيين أو الحرفين)، مع التوسع في شرح استدلالاتهم العقلية التي تفوقوا بها على مخالفיהם في الرأي<sup>(١)</sup>.

(١) ونلاحظ اتساع نطاق الحرب (الكلامية) في العصر الحديث، مع اختراع ألفاظ أخرى وشعارات حادعة للتمويه والتضليل أمثال: (عمليات التغريب، والتحديث، والعلمانية، والتحضر، أو التمدن والتعاون التكنولوجي للبلدان المختلفة والمعونة الأجنبية والتنمية الاقتصادية والتقديم، وكلها تهدف إلى الدوران حول العقائد الثابتة ورحرحة المسلمين عن مفردات وألفاظ الكتاب والسنة وأصطلاحات علوم الإسلام كأصول الدين والفقه والحديث، وأحكام الشرع من الحلال والحرام والمكروه والماح. يُنظر كتاب (الإمبريالية الغربية توعد المسلمين، مريم جليلة، ترجمة وتعريف طارق السيد خاطر، ط المختار الإسلامي).

هذا بينما توجه طلقات المدافع الكلامية نحو المستمسكين بعقائدهم، المتابعين لمناهج علماء أمتهم، فمن الألفاظ الموجهة: الجمود، والتحجر، والتزمت، والانغلاق وعدم الواقعية وقلة المرونة، هذا مع الدعوة إلى التأقلم، والتغيير، ولنلاحظ التركيز على التغيير، بما يناسب ظروف العصر. ويقول الدكتور جلال أمين: ناهيك عن التلميح أو التصرير بأننا نعيش في عصر لا بد أن يصبح فيه الأعداء القدامى أصدقاء لنا، ما دام أن المصالح الاقتصادية تشير بذلك. من مقال: حقاً إنه عالم متغير. مجلة الهملاج القاهرية. إبريل سنة ١٩٩٤، ص ٣٢.

بالإضافة إلى تحليل قضايا متصلة اتصالاً وثيقاً بالعقائد وعلى رأسها تنزيه الله عز وجل بإثبات صفات الكمال بالإطلاق وتحليل شبهة التحسيم التي رماه بها خصومه ظلماً، كما يدلل بالبراهين العقلية الشرعية على إثبات صفة العلو لله عز وجل.



## المبحث الثاني

ويتضمن هذا المبحث طرق الحجاج العقلي التي استند إليها ابن تيمية في حواره. وقد قام ابن تيمية أيضاً بتحليل وشرح القضايا المتصلة اتصالاً وثيقاً بالعقائد، وعلى رأسها:

- أ- تزيه الله تعالى بإثبات صفات الكمال بالإطلاق ونفي صفات النقص، وتقديم البراهين الشرعية العقلية على إثبات صفة علو الله عز وجل على عرشه.
- ب- القرآن كلام الله تعالى غير مخلوق.
- ج- إثبات حقيقة خلق العالم بدلاً من فكرة الصدور عن لواحد التي تبنتها الفلاسفة الناقلون عن أفلوطين السكndري.
- د- حقيقة الإنسان وطريقته في المعرفة والسلوك.



## البراهين العقلية على صحة العقائد الإسلامية

تمهيد:

يرى ابن تيمية أن إثبات الصفات الإلهية تقتضي عبادة الله بالمحبة والخوف والرجاء مؤكداً حاجة الإنسان الماسة إلى هداية ربه، فإن (كل عبد مفتقر إلى المداية)<sup>(١)</sup>، بل إنه في هذه الناحية يؤكد حاجة العباد إلى هداية الله لأن حاجتهم إلى المهدى أعظم من حاجتهم إلى الرزق بل لا نسبة بينهما، وذلك لكي يبين خطأ الفلاسفة في تصوّرهم لفكرة الألوهية فإن أرسطو وأتباعه.. عندهم أنه لا يفعل شيئاً ولا يريد شيئاً ولا يعلم شيئاً ولا يخلق شيئاً<sup>(٢)</sup>.

ويرى ابن تيمية أن أصل العلم الإلهي يبدأ من الإيمان بالله أولاً؛ لأنه سبحانه الأول؛ وأنه دليل<sup>(٣)</sup>، فالعبد مفظور مخلوق على الإقرار بأن الله سبحانه هو حالقه فالإقرار بالصانع أمر فطري.

يتبيّن لنا من هذا أنه أوضح الطريق إلى الله بواسطة الإقرار الفطري أولاً فيقول: إن العلم قبل العمل، والإدراك قبل الحركة، والتصديق قبل الإسلام، والمعرفة قبل الحركة<sup>(٤)</sup>.

وبنّظره تركيبية، سنعرض لأقسام ثلاثة في المذهب التيمى وهي:  
العلم الإلهي ثم نظرته عن العالم الطبيعي ثم الإنسان.

مع ملاحظة أن هذا التقسيم يتطلب التهجد الذي نرحب في اتباعه لسهولة التوضيح والشرح، مع تشابك المسائل الثلاثة وترابطها لا سيما في تأليف الشيخ السلفي، حيث يعالج عادة أكثر من مسألة في الكتاب الواحد أو الرسالة الواحدة تبعاً للمشكلة التي يبحثها.

(١) ابن تيمية - جامع الرسائل، ص ٩٩.

(٢) نفس المصدر، ص ١٠٠، ١٠٤.

(٣) ابن تيمية. فتاوى ج ٢، ص ١٦، ١٧.

(٤) ابن تيمية. فتاوى ج ٢، ص ٣٨٢.

## أولاً: العلم الإلهي أو العلم بالله تعالى:

يعرف ابن تيمية العلم بأنه: ما قام عليه الدليل<sup>(١)</sup>، ثم يقسم العلم النافع بما يتصل بأمور إلهية وأمور دنيوية. فالأمور الإلهية يعد فيها الرسول ﷺ أعلم الخلق بها. أمّا العلوم الدنيوية كالطب والحساب والتجارة والزراعة وغيرها فهي تأتي من غير الرسول.

ومن حيث طرق الاستدلال، فإن أدلة العلوم عنده تنقسم إلى ثلاثة أقسام: عقلية وحدها، سمعية وحدها، وعقلية سمعية معاً.

أولاً: ما لا يعلم إلا بالأدلة العقلية، وأحسنها ما جاء به القرآن، وبينها الرسول ﷺ حيث أرشد إلى أفضل وأكمل الطرق العقلية، من ذلك النبوة حيث يعلم بالعقل بقوتها<sup>(٢)</sup>.

الثاني: ما يخبر به الأنبياء وهو دليل سمعي مثل تفاصيل ما أخبروا به من الأمور الإلهية والملائكة والعرش، والجنة والنار، وتفاصيل ما يؤمر به وينهى عنه.

أمّا ما يُعرف بالأدلة العقلية والسمعية معاً، فهو العلم الإلهي الذي يتضمن إثبات الصانع ووحدانيته وعلمه وقدرته ومشيئته وحكمته ورحمته ونحو ذلك.

ويرى ابن تيمية أن العلم الإلهي -أي: العلم بالله عز وجل- من اختصاص الأنبياء والرسل لأنهم بعثوا بغرض التعريف به (فهم أعلم الناس به وأحقهم بقيامه

(١) ابن تيمية. مجموعة الرسائل الكبرى ج ١، ص ١٠٢ (رسالة الفرقان بين الحق والباطل) الوارد عنه هو كما يلي:

والعلم ما قام عليه الدليل، والنافع منه ما جاء به الرسول ﷺ وقد يكون علم من غير الرسول، لكن في أمور دنيوية مثل الطب والحساب والفلاحة والتجارة. وهذا أخطأ جولد تسهير عندما استشهد بنص آخر حاول إلزام ابن تيمية القول فيه أن العلم النافع هو الموروث فقط عن النبي ﷺ، (التراث اليوناني ص ١٥٧) أنه اقتبس نص عبارة يتحدث فيها ابن تيمية عن العلوم الإلهية ولا يظهر تعارض بينها وبين النص السالف الإشارة إليه إذا فهمنا الموضوع الذي يعالجه الشيخ.

(٢) رسالة الفرقان بين الحق والباطل، ص ٩٤، مطبوعة منفصلة.

وأولاً هم بالحق فيه<sup>(١)</sup>، وذلك خلافاً لما يظنه كثير من المتكلمين وال فلاسفة الذين يدعون أنهم احتصروا بالنظر في العلم الإلهي، فضلاً عن قصور مناهجهم في الاستدلال في هذا الميدان.

أما الأنبياء صلوات الله عليهم، فقد بينوا (البراهين العقلية التي بها يعلم العلوم الإلهية ما لا يوجد عند هؤلاء أبتهة. فتعليمهم -صلوات الله عليهم- جامع للأدلة العقلية والسمعية جيئاً، بخلاف الذين خالقوهم)<sup>(٢)</sup>.

ولنا في الرسول ﷺ أسوة حسنة، حيث كان يتردد عليه كثير من أهل الكتاب والمشركين للمناظرة أو السؤال عن بعض المسائل وكان يحييهم بالحججة والدليل مصداقاً لقوله تعالى: «وَلَا يَأْتُونَكَ بِمِثْلِ إِلَّا جَهَنَّمَ بِالْحَقِّ وَأَحْسَنَ تَفْسِيرًا» [الفرقان: ٣٣]. فالقرآن يتضمن الحق والقياس البين<sup>(٣)</sup>.

ويستخلص شيخنا من ذلك أن معرفة الله سواء بالأدلة السمعية أو العقلية تتم باتّباع جانب النبوة والرسالة لأنّها (أحق بكل تحقيق وعلم ومعرفة وإحاطة بأسرار الأمور وبواطنها).

ولمّا كانت العبادة أصلها القصد والإرادة، والإرادة هي عمل القلب، فإنّ الطالبين لمعرفة الله والمرتدين له والمسارين إليه، قد عرفوا وجوده أولاً<sup>(٤)</sup>، فالإقرار بالصانع أمر فطري، ثم يأتي بعد ذلك مرحلة أخرى لهؤلاء الطالبين، وهي التطلع إلى معرفة صفاتاته أو مشاهدة قلوبهم في الدنيا.

وينعكس هذا التصور المتكامل عندما يتحدث ابن تيمية على العلم الإلهي، والأدلة على وجود الله فإن الله سبحانه هو الأول، كما أنه دليل كما سبق أن بيننا في المبحث الأول.

ولهذا فإن شيخنا يرى خطأ الاستدلال بواسطة العلم الطبيعي على وجود الله

(١) ابن تيمية. رسالة الفرقان بين الحق والباطل ص ٩٦.

(٢) ابن تيمية، الرد على المنطقين، ص ٣٢٤.

(٣) ابن تيمية، نقض المنطق.

(٤) ابن تيمية، مجموعة فتاوى، ج ٢، ص ٧٠.

وسب الخطأ هنا هو استخدام القياس، وهو سبحانه لا ينطبقُ عليه قياس الشمول أو قياس التمثيل لأنَّه لا يحيطه شيءٌ، كما أنَّ ليس له شبيه ولا نظير فالتفكير الذي بناءً على القياس ممتنعٌ في حقه، وإنَّما هو معلوم بالفطرة<sup>(١)</sup>.

إنَّ ابن سينا قد أخطأ في رأي ابن تيمية - عندما بدأ بالمنطق، ثمَّ العلم الطبيعي فالرياضي وانتهى بالعلم الإلهي<sup>(٢)</sup>، وكذلك الحال بالنسبة لأهل الكلام، فإنَّ منهجمهم هو النظر في العلم والدليل للبرهنة على حدوث العالم ثمَّ إثبات محدثه.

ولمَّا كان شيخنا مدرِّكاً لعمق الصلة بين المنطق الأرسطوالي والمتافيزيقيا الأرسطوالية<sup>(٣)</sup> فإنَّ ذلك هو المبرر لقصوته في مهاجمة فلاسفة المسلمين لأنَّهم لم يتخذوا من القرآن منهجاً في البحث والنظر، واستبدلوا به آراء فلاسفة اليونان، وكأنَّهم بذلك فضلوها على القرآن، مع أنَّه أمر عظيم باهر لم يعرفوا قدره ولا رأوا ما فيه من العلم والحكمة<sup>(٤)</sup>. إنَّ القرآن جاء بأكمل المناهج، كما أنَّ طريقه هو طريق السعادة<sup>(٥)</sup>.

ويتعجب ابن تيمية من أمر كثير من المتكلمين الذين لا يحفظون القرآن أصلًاً ولا يعرفون معانيه، أو لا يعرفون الأحاديث ومعانيها، فكيفَ يعرف أحدهم الحقائق المأخوذة عن الرسول ﷺ<sup>(٦)</sup>؟

وسنرى ابن تيمية يستخدم قياس الأولى القرآنية في إثبات الصفات لله عز وجل، وهي نوع من المعرفة التفصيلية التي تأتي بعد معرفة الله أولاً بالفطرة. وما أجمل ما ي قوله في هذا المعنى، (وهكذا حال الطالبين لمعرفة الله والمریدین له، والسائلین إليه، قد عرفوا وجوده أولاً، وهم يطلبون معرفة صفاتِه، أو مشاهدة قلوبِکم في الدنيا. فيسلکون الطريق المتصلة إلى ذلك بالإيمان والقرآن)<sup>(٧)</sup>.

(١) نقض المنطق، ص ٣٥.

(٢) مجموعة فتاوى ج ٢، ص ٢٣.

(٣) دكتور: النثار. مناهج البحث، ص ٢٣٥.

(٤) ابن تيمية، الرد على المنطقيين، ص ٤٦٩.

(٥) الرد على المنطقيين، ص ١٦٢.

(٦) نقض المنطق، ص ٨٢.

(٧) ابن تيمية مجموعة فتاوى ج ٢ ص ٧٠-٧١.

ولعل هذه الفقرة تُعد من أبلغ الكلمات التي تعبّر لنا عن طريق ابن تيمية في إثبات وجود الله، والطريق الموصّل إليه.

إن المعرفة بالله عنده فطرية قلبية وتظهر هنا بصفة خاصة نزعته الوجданية، أو ما يسمّيه منهج التصفيّة، فإن العبد عندما يعرف ربّه يذكّره، ويجد هذا مبرراً للصوفية عندما يلزمون الذكر لله، فإنه يتفق مع الفطرة <sup>(١)</sup>.

ونحن نعلم أنه يصرّح في أكثر من موضع من مؤلفاته بأن طريق الصوفية حقّ يثمر الإيمان الجمل، ولكنه يضع شرطاً أساسياً للإيمان المفصل وهو اقتران ذلك بالعلم النبوّي <sup>(٢)</sup>.

وستتكلّم عن المعرفة القلبية لله عنده، ثم ننتقل إلى تناول موضوع الذات والصفات.

### معرفة الله فطرية:

هاجم ابن تيمية القياس الأرسطاليسي، وأدّاه ذلك إلى البحث - كما أوضّح أستاذنا الدكتور النشار - في مادة القضية من نواحٍ منطقية وابستمولوجية ومتافيزيقية وفيزيقية وإنسانية ودينية <sup>(٣)</sup>.

و سنحاول أن نعرض بإيجاز لرأي ابن تيمية في الاستدلال على إثبات الله، من هذه النواحي المتشابكة في الفكر التيمي.

إنه يرى أن كثيراً من المعارف قد يكون في نفس الإنسان ضروريّاً وفطريّاً، وهو يطلب الدليل عليه لإعراضه عما في نفسه وعدم شعوره بشعوره <sup>(٤)</sup>، ويضرب على ذلك مثلاً بأن كثيراً من المؤمنين يجدون في قلوبِهم محبة الله ورسوله ﷺ ولكنهم بعد النظر في آراء الجهمية والمعتزلة نفأة الحبّة، يقعون في الشبهات التي أثاروها وربّما أدت بهم الحال إلى إنكار ما في نفوسِهم من محبة.

(١) نفس المصدر، ص ٥١.

(٢) مجموعة فتاوى ج ٢، ص ٢٤.

(٣) دكتور النشار، مناهج البحث، ص ٢٣٩.

(٤) ابن تيمية، منهاج السنة، ج ٣، ص ١٠٠.

ينبغي إذن على المؤمن أن ين الصاع إلى هذه المعرفة الفطرية، فإن أصل العلم الإلهي ومبدأه ودليله الأول عند الذين آمنوا هو الإيمان بالله ورسوله ﷺ<sup>(١)</sup>. وهكذا كانت طريقة الأنبياء عليهم السلام في الدعوة: يدعون الناس إلى عبادة الله أولاً بالقلب واللسان.

وربما كان أحد الدوافع الكامنة وراء هدم الشيخ للمنطق الأرسطي، هو محاولته البرهنة على سلامة منهج الأنبياء القائم على الفطرة. وهذا يدعونا إلى دراسة نبذة لآرائه المنطقية المتصلة بإثبات الله عز وجل بواسطة النظر في الإنسان نفسه وفي الآفاق.

إن نظرية ابن تيمية للقضية الكلية ونقده لها كان بمثابة مقدمة للبرهنة على يقينية القضية الجزئية المستمدّة من التجربة الشخصية. فعلم الإنسان بأنه لا بد لكل محدث من محدث ولكل مخلوق من خالق، ولكل أثر من مؤثر، وهكذا مما يُعد من القضايا الكلية، ليس موقوفاً على الصفة العامة الكلية بل هذه القضايا المعينة قد تسبيق إلى فطرته قبل أن يستشعر تلك القضايا<sup>(٢)</sup>.

إن معرفة حكم المعينات إذن لا يتوقف على القضايا الكلية، بل إن هذه الطريقة في الاستدلال -أي الاستدلال على قضية جزئية معينة بواسطة القضية العامة الكلية- ليس شرطاً في العلم. وينذهب شيخنا إلى العكس من ذلك (فيري أنه قد يجزم بالمعينات من لا يجزم بالكليات، وهذا لا تجد أحداً يشك في أن هذه الكتابة لا بد لها من كاتب، وهذا البناء لا بد له من بناء، بل يعلم هذا ضرورة)<sup>(٣)</sup>.

فإذا ما انتقل إلى البرهنة على أن معرفة الإنسان لربة فطرية، فإنه يستشهد بما سبق أن أوضحناه من معرفة الإنسان بأنه لم يُحدث نفسه، ثم بعوقيه من الأمور المألوفة لديه والتي اعتاد رؤيتها في أغلب الأحوال كالبناء الذي يراه لا بد له من بناء، والكتابة لا بد لها من كاتب، والآثار التي يراها على الأرض لا بد لها من مؤثر

(١) مجموعة فتاوى، ج ٢، ص ١.

(٢) ابن تيمية، بيان موافقة صريح المعقول ج ٣، ص ٩٢.

(٣) ابن تيمية بيان موافقة صريح المعقول ج ٣، ص ٢٥.

وغير ذلك مما يشاهده ويألفه.

أما المتعدد الغريب، كالرعد والبرق والرلازل، فإنه يكون داعياً قوياً لتأكيد المعرفة الفطرية بالله ولهذا كانت فطرة الخلق مجبرة على أفهم من شاهدوا شيئاً من الحوادث المتعددة.. ذكرروا الله وسبحوه <sup>(١)</sup>.

وإذا علم الإنسان أنه لم يُحدث نفسه، كما أن أحداً من البشر لم يُحدثه، عرف أن له حالاً يتضمن بالحياة والعلم والقدرة؛ لأن هذه الصفات يُمكنه معرفتها عن طريق الاستدلال بطريقة الأولى بمقارنتها بغيره من المخلوقين.

إن علم الإنسان إذن (بنفسه المعينة المشخصة الجزئية يفيده العلم بهذه المطالب وغيرها، كما قال تعالى: **﴿لَوْفِي أَنفُسَكُمْ أَفَلَا تَبْصِرُونَ﴾** [الذاريات: ٢١] <sup>(٢)</sup>، وذلك دون توقف معرفته بهذه القضية الجزئية على قضية كلية، ويدعو شيخنا إلى أن مخلوقات الله كلها آيات عليه، فمعرفة ذلك لا تفتقر إلى قياس كلي - تمثيلي أو شمولي - ولا تتوقف عليه، وإن كان هذا القياس مؤيداً لها.

وهذا الاستدلال بالآيات يسميه (علم القلوب) إشارة إلى الفطرة فيقول: ولكن علم القلوب بمقتضى الآيات والعلامات لا يجب أن يقف على هذا القياس <sup>(٣)</sup>. إن ثبوت موجود قديم وواجب بنفسه معلوم - إذن - بالضرورة <sup>(٤)</sup> ويصرح بأن الإقرار الفطري بوجود الله يظهر كأوضح ما يكون عند الفزع إليه في الشدائدين، فهو من قبيل المعرف التي تحصل في النفس بالأسباب الاضطرارية، وهي أثبت وأرسخ من المعرف التي ينتجهما مجرد النظر القياسي <sup>(٥)</sup>.

وإذا أردنا بحث العلاقة بين ما فطر الناس عليه من الإقرار بأن الله ربهم وبين الأكثريّة العافة عما فطرت عليه من العلم، لأمكننا العثور على سبب إعطاء ابن تيمية لدور الأنبياء والرسل الأولوية في المنهج الذي ينبغي اتباعه في العقائد

(١) موافقة صريح العقول ج ٣، ص ٩٥.

(٢) نفس المصدر، ص ٩٦.

(٣) نفس المصدر، ص ٩٨.

(٤) الرسائل الكبرى، ج ١، ص ١١١، ١١٣.

(٥) ابن تيمية، مجموعة الرسائل الكبرى ج ٢، ص ٨١.

والعبادات، أنّهم يُذَكَّرون الناس بما غفلوا عنه ولهذا توصف الرسل بـأنّهم يذَكَّرون<sup>(١)</sup>.

وكان من نتائج نظرية الشيخ إلى المعرفة القلبية بوجود الله أن جعل الدين نفسه (أول ما يُيُّن من أصوله قائم بالقلب، ويكمّل بفروعه)<sup>(٢)</sup>.

ولكي يزداد الأمر إيضاحاً، فلنتظر فيما يرآه من قصور في المنهج الصوفي وأساسه تصفية القلب بترك الشهوات البدنية مع ملازمة الخلوة والاستغراق في العبادة.

إننا نعرف عن الغزالي أنه اختار طريق التصوف مرشدًا إلى الله، وموصلاً إلى اليقين بعد أن استبعد باقي المنهاج، إذ رأى أن جميع حركات الصوفية وسكناتهم مقتبسة من مشكاة نور النبوة وأول شروطها (هو تطهير القلب بالكلية عمّا سوى الله ومفتاحها استغراق القلب بذكر الله)<sup>(٣)</sup>.

ويذكر ابن تيمية هذه النتيجة التي وصل إليها الغزالي و يجعلها المقدمة والبداية فيقول: يُستفاد من كلامه أن أساس الطريق، هي شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله، كما قررته غير مرة. وهذا أول الإسلام، الذي جعله هو النهاية<sup>(٤)</sup>.

كما يعجبه رد الشيخ نجم الدين البكري على سؤال كل من أبي عبد الله الرازى وأحد متكلمي المعتزلة عن تعريفه لعلم اليقين، فأجاب الصوفى: علم اليقين عندنا واردات ترد على النفوس تعجز النفوس عن ردّها<sup>(٥)</sup>.

غير أنه يخشى أن يصل الصوفى الذى لا ينظر في الدليل الهايدى – وهو الكتاب والسنة – إلى تأله مطلق على نحو ما يصل إليه أرباب القياس، فإن التصفية المتضمنة

(١) جامع الرسائل، ص ١٦.

(٢) السلوك، ص ٣٥٥.

(٣) الغزالي. المقدّم من الضلال.

(٤) ابن تيمية. مجموعة فتاوى ج ٢، ص ٥٧.

(٥) نقض المسطق، ص ٣٨. ويضيف في نص آخر إيجابته: إن علم اليقين عندنا هو موجود بالضرورة لا بالنظر. مجموعة فتاوى ج ٢، ص ٧٦، ويعلق ابن تيمية على ذلك بقوله: وهو جواب حسن.

لترك الشهوات البدنية من طعام وشراب، مع ملازمة الخلوة والاستغراق في العبادة، هذا كله يؤدي إلى التأله ومعرفة مطلقة بثبوت الرب وجوده، ولكن هذه المعرفة قد تواري وتحتفي (بِمِلَابَسَةِ الْأَمْوَارِ الْطَّبِيعِيَّةِ، مِنَ الْطَّعَامِ وَالْاجْتِمَاعِ بِالنَّاسِ، فَإِنْ سَبَبَهَا إِنَّمَا هُوَ ذَلِكُ التَّجَرُّدُ، فَإِذَا زَالَ زَالُ<sup>(١)</sup>).

يصل من هنا إلى أن العلم الفطري الجمل بالله لا بد أن يصبحه الدليل الذي جاءت به الرسل، وأفضلها القرآن، وهذا هو طريق الصحابة حيث يُعرَّف لنا جندي بن عبد الله البجلي وغيره من الصحابة بقولهم: تعلمنا الإيمان، ثم تعلمنا القرآن، فازدادنا إيمانًا<sup>(٢)</sup>. فريادة الإيمان ناجمة عن كثرة العبادة لله، وذكره، ودعائه، فإن (كل من كان بالله أعرف، وله أعبد، ودعاؤه له أكثر، وقلبه له أذكر، كان علمه الضروري بذلك أقوى وأكمل، فالفطرة مكملة بالفطرة المنزلة)<sup>(٣)</sup>.

ونستطيع أن نستنتج أنه ينقد كل ما يخالف هذه الفطرة المنزلة، ويضع ما يخالفها تحت أسماء: المادة الفلسفية الصابئة أو المادة الإرادية النصرانية، أو المادة الكلامية اليهودية<sup>(٤)</sup>.

وإذا كان الإقرار بالله عند ابن تيمية فطريًا وهو أن الاعتراف بوجود الصانع ثابت بالفطرة فماذا يعني بالفطرة المنزلة؟.

### الفطرة المنزّلة:

تفتتضينا الإجابة على هذا السؤال الوقوف على رأيه في النظر والعمل – أي: العقائد والسلوك – حتى نصل إلى الجامع بينهما عنده.

ويقول ابن تيمية: ولهذا كان كثير من أرباب العبادة والتتصوف يأمرون بِمِلَابَسَةِ الذَّكْرِ، وَيَجْعَلُونَ ذَلِكَ هُوَ بَابُ الْوُصُولِ إِلَى الْحَقِّ، وَهَذَا حَسْنٌ إِذَا ضَمُّوا إِلَيْهِ تَدْبِيرَ الْقُرْآنِ وَالسُّنْنَةِ وَاتِّبَاعَ ذَلِكَ. وَكَثِيرٌ مِنْ أَرْبَابِ النَّظَرِ وَالْكَلَامِ يَأْمُرُونَ بِالْتَّفَكُّر

(١) مجموع فتاوى ج ٢، ص ٦٤.

(٢) نقض المنطق، ص ٣٤.

(٣) نفس المصدر، ص ٣٩.

(٤) مجموع فتاوى ج ٢، ص ٧٣. ويقصد بذلك المتأثرون بفلسفة الإشراق والصوفية والمعنين بالإرادة وحدها والمتكلمين المتأثرين باليهود ناقلين عنهم مشكلة (حلق القرآن).

والنظر، ويجعلون ذلك هو الطريق إلى معرفة الحق، والنظر صحيح إذا كان في حق ودليل كما تقدم فكل من الطريقين فيهما حق، لكن يحتاج إلى الحق الذي في الآخر.

إن مجرد النظر والعمل مجتمعين أو منفردين لا يحصلان إلا أمراً محلاً. ولكي تتم المعرفة المفصلة فإنه ينبغي أن يضم إلى أحدهما ما جاء به الرسول ﷺ - وهي الفطرة المنزلة - لكي يتحقق الإيمان النافع، وهذه هي الطريقة الإيمانية النبوية المحمدية<sup>(١)</sup> لأنّها تتضمن القسمين: الفطري والإيماني، فالإنسان مع الإيمان بالله ورسوله ﷺ إذا نظر واستدل كان نظره في دليل وبرهان، وهو ثبوت الربوبية، والنبوة. وإذا تبرد وتصفى، كان معه من الإيمان ما يذوقه بذلك ويجده<sup>(٢)</sup>.

ويستخرج شيخنا العديد من الآيات القرآنية التي تخبرنا أن جميع الرسل أمروا بالتوحيد بعبادة الله وحده وهذا أصل الإيمان الأول، ثم يقترن بأصل ثان وهو الإيمان بالرسل الذي يرتبط أيضاً بالإيمان باليوم الآخر (فهذه الأصول الثلاثة: توحيد الله، والإيمان برسله، وبالاليوم الآخر هي أمور متلازمة)<sup>(٣)</sup>.

وسترى كيف بني ابن تيمية نظرياته المادمة لآراء الفلسفه على أساس عدم توافر هذه الأصول الثلاثة أو أحدهما، وذلك عند عرضنا ل موقفه من العالم الطبيعي. أمّا فيما يتعلق بالعلم الإلهي أو العلم بالله والإيمان به، فإن أول الأصول التي يبدأ منها الناظر والمريد هو الإيمان بالله والرسول ﷺ (فإن هذا الأصل إن لم يصاحب الناظر والمريد والطالب في كل مقام، وإلا خسر خساراً مبيناً. وحاجته إليه كحاجة البدن إلى الغذاء أو الحياة أو الروح)<sup>(٤)</sup>.

وستنقف برهة لبحث ما يعنيه بما يذوق الإنسان ووجده، لا سيما أنه سبق

(١) نفس المصدر، ص ٧٣. ويعرف الإيمان بقول: فالإيمان نظير سلوك الرجل الطريق التي وصفها له السالكون، فإنهم متفقون على ذلك. والقرآن تصدق رسول فيما تخبر به، وهو نظير اتباع الدليل منزلة منزلة، ولا بد من طريق الله منهم. ص ٧١. ن. م.

(٢) ابن تيمية، مجموع فتاوى ج ٢، ص ٦٧.

(٣) نقض المنطق، ص ١٧٥.

(٤) مجموع فتاوى ج ٢، ص ٦٧.

أن وقفنا على نص آخر يتحدث فيه عن تطلع المریدين لله والسائلين له، إلى معرفة صفاته أو مشاهدة قلوبهم في الدنيا.

رمى نستنتاج أن هذا يؤدّي إلى نوع شبيه بالحلول، وهو ما تنبه إليه الشيخ وأوجد له التفسير الذي رأه صحيحاً فيقرر (إن المؤمن لا بد أن يقوم بقلبه من معرفة الله والمحبة له، ما يوجب أن يكون للمعروف المحبوب في قلبه من الآثار ما يشبه الحلول من بعض الوجوه، لا أنه حلول ذات المعروف المحبوب، لكن هو الإيمان به ومعرفة أسمائه وصفاته) <sup>(١)</sup>.

هذا فيما يتعلّق بالدار الأولى حيث يُعد أطيب ما فيها معرفته عز وجل <sup>(٢)</sup>، أمّا الآخرة حيث المشاهدة، فسنرجي الحديث عن آرائه المتصلة بها بعد عرضنا لمشكلة الذات والصفات التي تفسّر في الوقت نفسه حقيقة ما أشيع عنه من القول بالتجسيم. معنى التنزية:

كانت هذه المسألة قد وصلت في عصر ابن تيمية إلى الذروة، حيث تبانت الآراء بين فرق المتكلمين والصوفية وال فلاسفة.

يقول الرازي المتوفى ٦٠٦هـ - وهو من أقرب المتكلمين لهذا العصر - (إن المسلمين قد اختلفوا في صفات الله تعالى اختلافاً شديداً، وكل واحد يدعي أنه على حق، وأن مخالفه هو المبتدع) <sup>(٣)</sup>.

ونحن نعلم أن الخلاف في بدايته كان في حدود طرفي النفي والإثبات، أي بين أهل الحديث من جهة، والجهمية والمعترضة من جهة أخرى. وربما كانت المصادر المتقدمة في الزمن أدق في نقلها لأوجه الخلاف بينهما: منها ما أورده ابن قتيبة (٢٧٦هـ) بكتابه (تأویل مختلف الحديث) حيث ينبع على المتكلمين أمثل: غیلان، وعمرو بن عبید (١٤٢هـ) ومعبد الجهني (٨٠هـ) حوضهم في معانٍ الكتاب والحديث بواسطة العقل والنظر والأخذ وسائل مستحدثة لفهم هذه المعانٍ، بينما لا

(١) ابن تيمية. مجموع فتاوى ج ٢، ص ٣٨٣.

(٢) جامع الرسائل، ص ١١١.

(٣) الرازي، مناقب الإمام الشافعى، ص ٣٥.

تدرك بالطفرة والتولد والجوهر والعرض والكمية والكيفية والأينية وإنما هي من الأمور التي لا يعلمها نبي إلا بوحي من الله تعالى<sup>(١)</sup>. إنه لا يقبل منهم العذر في الاختلاف في هذه الأمور -محاولين التشبيه بالفقهاء عندما اختلفوا في الفروع والسنن- لأن نقاشهم يدور حول مسائل غيبية كالتوحيد وصفات الله وقدرته ونعمه أهل الجنة وعذاب النار.. إلخ<sup>(٢)</sup>.

إن هذه العبارة تدعونا إلى بحث الجذور التاريخية ومتابعتها حتى يتبيّن لنا مدى صحة موقف ابن تيمية؛ لأن هذه المشكلة الكلامية كانت من المسائل التي أثارت خصومه عليه عندما كتب رسالته؛ إحداها المسمّاة بالحموية الكبرى، والثانية: العقيدة الواسطية، إذ اشتد بسببها معارضوه ورموه بالضلال (والضلال يعني حينذاك حرية الفكر)<sup>(٣)</sup>. بينما لم يكن للشيخ من دور في هذه الرسالة إلا أنه أعاد على مسمع المسلمين أقوال السابقين منذ عصر الصحابة والتابعين ومن تلامهم. إننا نقرأ له ما يدلنا على طريقته في البحث في مثل قوله: (والله يعلم أني -بعد البحث التام، ومطالعة ما أمكن من كلام السلف- ما رأيت كلام أحد منهم يدل، لا نصاً ولا ظاهراً ولا بالقرائن، على نفي الصفات الخبرية)<sup>(٤)</sup>. والصفات الخبرية تعني أفعال الله عز وجل التي أخبرنا بها الله بالكتاب والسنة.

والظاهر أن الإسراف في التأويل -ونعني به هنا التحريف- والغلو في الأخذ بالتفسيرات المختلفة: الكلامية منها والصوفية، قد حجب أقوال السلف، فلم يعد يعرفها إلا القلة، مع أن المصادر تزخر بما أعلناه من ضرورة التقيد بما كان عليه أصحابُ محمد ﷺ. ومن المفيد أن نذكر هنا نصيحة ابن مسعود رضي الله عنه للMuslimين: منْ كَانَ مِنْكُمْ مُتَأْسِيًّا فَلِيَتَأْسِيْ بِأَصْحَابِ مُحَمَّدٍ ﷺ، فَإِنَّهُمْ كَانُوا أَبْرَّ قُلُوبًا، وَأَعْمَقَ عِلْمًا، وَأَقْلَ تَكْلِفًا، وَأَقْوَمُ هَدِيًّا، وَأَحْسَنُ أَخْلَاقًا، اختارهم الله لصحبة نبيه، وإقامة

(١) ابن قتيبة. تأويل مختلف الحديث، ص ١٧.

(٢) نفس المصدر. ص ١٧.

(٣) عبد العزيز المراعي، ابن تيمية، ص ٥.

(٤) ابن تيمية. مجموعة الرسائل الكبرى، ج ١، ص ٤٧٠، ٤٧١.

دينه، فاعرفوا لهم فضلَّهم واتبعوهم في آثارِهم فإنَّهم كانوا على هدي مستقيم<sup>(١)</sup>. ولكن الاختلافات في الأصول - كما يذكر الشهري - حدثت في أواخر أيام الصحابة<sup>(٢)</sup>. ولكن أول من قال بخلق القرآن هو الجعد بن درهم (قتل ١٢٤هـ) وأخذ عنه الجهم بن صفوان، ويورد ابن كثير سلسلة الأشخاص المخالفين لما كان عليه الصحابة والتابعين كما يلي:

الجعد بن درهم، ثم الجهم بن صفوان الذي أخذ عنه بشر المرسي، (وأخذ أحمد بن أبي دؤاد عن بشر)<sup>(٣)</sup>.

كذلك ذكر ابن عساكر أن جعد بن درهم كان يتردد على وهب بن منبه ليسألَه عن صفات الله عز وجل فنصحه وهب بالكف عن ذلك، قال: ويلك يا جعد أقصر المسألة عن ذلك، إنَّ لأظنك من الحالكين، ثم عدد الصفات التي وردت بالقرآن من العلم والكلام وغير ذلك، مردداً في كل صفة منها قوله: لو لم يخبرنا الله في كتابه أن له سمعاً ما قلنا ذلك<sup>(٤)</sup>. وكرر العبارة في باقي الصفات الواردة بالكتاب.

أما جهم بن صفوان (قتل عام ١٣٠هـ وقيل ١٣٢هـ) الذي ينسب إليه الجهمية النافون للصفات، فإنه (كان أول من اشتق هذا الكلام من كلام السمنية وكانوا شككوه في دينه حتى ترك الصلاة أربعين يوماً، وقال: لا أصلني لمن لا أعرفه، ثم اشتق هذا الكلام وبنى عليه من بعده)<sup>(٥)</sup>.

وقد اتَّخذ جهم بن صفوان من أقوال الجعد بن درهم أساساً لمنهجه، وكان الجعد قد زعم أنَّ الله لم يتخذ إبراهيم خليلاً، ولم يكلم موسى تكليماً<sup>(٦)</sup>.

وفي هذا النص إشارة إلى نفي الصفات جملة، فظهر الاتفاق بينهم وبين

(١) السيوطي. صون المنطق، ص ٥٢.

(٢) الشهري، الملل، ج ١، ص ٣٢، ط صحيح ١٣٤٧هـ.

(٣) ابن كثير. البداية والنهاية ج ٩، ص ٣٥٠.

(٤) نفس المصدر والصفحة.

(٥) المطبي. التنبيه والرد على أهل الأهواء والبدع، ص ٩٩.

(٦) الذهبي. العلو، ص ١٠٠.

المعتزلة، إذ يرى الذهبي أن المعتزلة أيضاً تقول هذا (وتحرّف التنزيل في ذلك)، وزعموا أنَّ الربَّ مُنْزَهٌ عن ذلك<sup>(١)</sup>، وكذلك الشهريستاني في وصفه للجَهَنَّم يقول: (وكان السلف من أشد الرادين عليه، ونسبته إلى التعطيل المُحْض). وهو أيضاً موافقاً للمعتزلة في نفي الرؤية وإثبات خلق الكلام وإيجاب المعرفة بالعقل قبل ورود السمع<sup>(٢)</sup>.

يتبين لنا من هذا أنَّ نفي الصفات كان مخالفاً لما اتفق عليه المسلمين في عصر الصحابة والتابعين، حيث تقدّم المصادر من كتب التاريخ والفرق وغيرها بما يجلّ عن الحصر في هذا الحيز من -البحث من أقوال الأئمة السابقين المؤيدة للإثبات<sup>(٣)</sup>.

ويمكّننا هنا الاكتفاء بعبارات موجزة توضح إجماع علماء السلف على الإثبات: قال الأوزاعي: كنا -والتابعون متوافرون-، نقول: إنَّ اللهَ عزَّ وجلَّ فوق عرشه، ونَؤْمِنُ بما وردَتْ به السنة عن صفاتِه<sup>(٤)</sup>.

وسئلَ كلَّ من أبي حنيفة، وعبد الله بن المبارك، عن تفسير حديث النزول فانتفقت إجابتهما. قالا: ينزلُ بلا كيف<sup>(٥)</sup>.

ويطّول بنا المقام لو استطردنَا في الاستشهاد بأقوال الأئمة. فإنَّ مالكَ أجابَ عن سؤالَ كيفية الاستواء بعبارة المشهورة: الرحمن على العرش استوى كما وصف نفسه، ولا يُقال: كيف فالكيفُ عنه مرفوع<sup>(٦)</sup>.

ولَمَّا سُئِلَ الأوزاعيُّ ومالكُ وسفيَانُ الثورِيُّ، واللَّيْثُ بْنُ سَعْدٍ عن الأحاديث

(١) الذهبي، العلو، ص ١٠٠.

(٢) الشهريستاني، الملل والنحل، تحقيق: بدران. ج ١، ص ٨١.

(٣) من أهم هذه المصادر. الأسماء والصفات للبيهقي، والعلو للعلي الغفار للذهبي، وصون المنطوق الكلام عن فن المنطق والكلام للسيوطى، وخلق أفعال العباد للبخارى، وينظر أيضاً: كتاب عقائد سلفية تحقيق. د: النشار، وعمر الطالبي.

(٤) الذهبي. العلو، ص ١٠٢.

(٥) البيهقي، الأسماء والصفات. ص ٤٥٦.

(٦) الذهبي. العلو، ص ١٠٣.

الواردة في التشبيه اتفقوا في الإجابة على القول: أمرُوها كما جاءت بلا كيفية<sup>(١)</sup>.  
وهو نفس الرد الذي أجاب به الإمام أحمد في تفسير قوله تعالى: «ليس كمثله شيء وهو السميع البصير» [الشورى: ١١]، إذ سُئلَ: ما أردت بقولك: سميع بصير؟  
فكانت إجابتـه الخامـسة: أردت منها ما أراده الله منها وهو كما وصف نفسه، ولا  
أزيد على ذلك<sup>(٢)</sup>.

وكان الشافعي شديـد التمسـك بـمن رأـهـم مثل سـفيـان وـمـالـك وـغـيـرـهـماـ، مـقـرـأـ  
بـأـنـ اللهـ عـلـىـ عـرـشـهـ فـيـ سـمـائـهـ يـقـرـبـ مـنـ خـلـقـهـ كـيـفـ شـاءـ، وـيـنـزـلـ إـلـىـ السـمـاءـ الـدـنـيـاـ  
كـيـفـ شـاءـ<sup>(٣)</sup>... وـقـدـ تـمـسـكـ بـهـذـاـ المـنـهـجـ فـيـ مـوـاجـهـتـهـ لـبـشـرـ الـمـرـيـسـيـ فـكـانـ يـسـأـلـ  
(ـأـخـرـيـ عـمـاـ تـدـعـوـ إـلـيـهـ: أـكـتـابـ نـاطـقـ، وـفـرـضـ مـفـرـضـ، وـوـسـتـةـ قـائـمـةـ، وـوـجـدـتـ عـنـ  
الـسـلـفـ الـبـحـثـ فـيـ وـالـسـؤـالـ؟ـ). وـلـمـّـاـ أـجـابـهـ بـشـرـ بـالـنـفـيـ أـلـزـمـهـ الـإـقـرـارـ عـلـىـ نـفـسـهـ  
بـالـخـطـأـ<sup>(٤)</sup>.

وـمـنـ الـحـجـجـ الـيـ بـرـهـنـ بـهـ أـصـحـابـهـ عـلـىـ الـأـخـذـ بـالـأـحـادـيـثـ الـنـبـوـيـةـ الـمـتـصـلـةـ  
بـالـصـفـاتـ أـنـهـاـ نـقـلـتـ بـوـاسـطـةـ الـعـلـمـاءـ الـثـقـاتـ، أـيـ نـفـسـ الـدـيـنـ نـقـلـوـاـ مـاـ روـيـ عـنـ  
الـطـهـارـةـ وـالـغـسـلـ وـالـصـلـاـةـ وـالـأـحـكـامـ، وـلـاـ يـجـوزـ إـذـنـ أـنـ تـرـدـ أـحـادـيـثـ الـنـزـولـ (ـوـإـلـاـ  
فـقـدـ اـرـفـعـتـ الـأـحـكـامـ وـبـطـلـ الـشـرـعـ)<sup>(٥)</sup>.

(١) البـهـيـقـيـ. الـأـسـمـاءـ وـالـصـفـاتـ، صـ٤٥٣ـ. الـعـلـوـ، صـ١٠٢ـ، مـعـ اـخـلـافـ بـعـضـ الـأـلـفـاظـ  
حـيـثـ أـوـرـدـ النـصـ كـالـآـتـيـ: فـكـلـهـمـ قـالـوـاـ: أـمـرـهـاـ كـمـاـ جـاءـتـ بـلـاـ تـفـسـيـرـ أـوـ أـمـضـهـ بـلـاـ  
كـيـفـ، صـ١٠٥ـ.

(٢) ابنـ كـثـيرـ. الـبـدـاـةـ وـالـنـهـاـيـةـ جـ١ـ، صـ٢٧٣ـ. كـمـاـ وـرـدـتـ الـعـبـارـةـ بـصـيـغـةـ أـخـرـىـ قـالـ: الـكـيـفـ  
غـيـرـ مـعـقـولـ وـالـاسـتـوـاءـ مـنـهـ غـيـرـ مـجـهـولـ، وـإـيمـانـ بـهـ وـاجـبـ وـالـسـؤـالـ عـنـهـ بـدـعـةـ. صـ١٠٤ـ.  
الـعـلـوـ. لـلـذـهـيـ، وـيـقـولـ اـبـنـ تـيـمـيـةـ: قـالـ رـبـيـعـةـ وـمـالـكـ وـابـنـ عـيـنـةـ، وـغـيـرـهـمـ الـمـقـالـةـ الـيـ تـلـقـاـهـاـ  
الـعـلـمـاءـ بـالـقـبـولـ. الـاسـتـوـاءـ مـعـلـومـ وـالـكـيـفـ مـجـهـولـ وـإـيمـانـ بـهـ وـاجـبـ وـالـسـؤـالـ عـنـهـ بـدـعـةـ،  
بـجـمـوعـةـ الرـسـائـلـ الـكـبـرـىـ جـ١ـ، صـ٤١٦ـ.

(٣) الـذـهـيـ. الـعـلـوـ، صـ١٢٠ـ.

(٤) السـيـوطـيـ. صـونـ الـمـنـطـقـ، صـ٦٣ـ، ٦٤ـ.

(٥) السـيـوطـيـ، صـونـ الـمـنـطـقـ، صـ٦ـ. وـقـدـ جـاءـتـ هـذـهـ الـعـبـارـةـ عـلـىـ لـسـانـ إـسـحـاقـ بـنـ رـاهـوـيـهـ  
(ـ٢٣٨ـ) فـيـ إـجـابـهـ عـنـ اـسـتـفـسـارـ عـبـدـ اللهـ بـنـ طـاهـرـ (ـ٢٣٠ـ) فـعـلـقـ الثـانـيـ فـيـ الـنـهـاـيـةـ

ومن الآراء التي توضح موقف المسلمين الأوائل من أخبار الصفات، ما يقوله ابن هبيرة الوزير العالم الحنفي (المتوفى في ٥٦٠هـ): تفكرت في أخبار الصفات فرأيت الصحابة والتابعين سكتوا عن تفسيرها، مع قوّة علمهم، فنظرتُ السبب في سكوتِهم، فإذا هو قوّة الهيبة للموصوف؛ ولأن تفسيرها لا يتأتى إلا بضرب الأمثال، وقد قال تعالى: **﴿فَلَا تَضْرِبُوا لِلَّهِ الْأَمْثَال﴾** [النحل: ٧٤]<sup>(١)</sup>.

هناك إذن الغالبية العظمى تثبت الصفات فأطلق عليهم (الصفاتية)، للتفرقة بينهم وبين المعتزلة. يقول الشهري: ولما كانت المعتزلة ينفون الصفات والسلف يشتبون سبي السلف صفاتية والمعتزلة معطلة<sup>(٢)</sup>.

**ولكن ما دور ابن تيمية في كل ما تقدم؟**

إنه لم يأت بمقولات جديدة من عنده بل عكف على المصادر التي نقلت هذه الآراء وأخذ يؤلف بينها لكي يدعم أسانيده في فتاواه، فجاءت خلاصة المذهب السلف حيث تبع أقوال شيوخهم حتى عصره<sup>(٣)</sup>.

وقد أعلن أمام المخالفين له أنه يمتهن ثلاثة سنين فإن جاء أحدهم بحرف واحد عن القرون الثلاثة يخالف ما ذكرته فأنا أرجع عن ذلك، وعلى أن آتي بنقول جميع الطوائف عن القرون الثلاثة يوافق ما ذكرته: من الحنفية والمالكية والشافعية والحنبلية والأشعرية، وأهل الحديث وغيرهم<sup>(٤)</sup>.

فلم يكن شيخنا في الحقيقة إلا ناقلاً للنصوص الواردة في هذا الكتاب حيث

بقوله: شفاك الله كما شفيتني.

(١) العليمي. النهج الأحمد، ج ٢، ص ٣٠٤.

(٢) الشهري، الملل والنحل. ج ١، ص ٩٥. ط صبيح ١٣٤٧هـ.

(٣) يقول ابن تيمية: وكلام السلف في هذا الباب موجود في كتب كثيرة لا يمكن أن نذكرها هنا إلا قليلاً وأخذ يذكر الكتب مع أسماء مصنفيها على سبيل التحديد. (الفتوى الحموية الكبرى)، ص ١٧، وما بعدها.

(٤) مجموعة الرسائل الكبرى، ج ١، ص ٤١٧.

خلص منها إلى القول الشامل وهو (أو يوصف الله بما وصف به رسوله وبما وصفه به السابقون الأولون لا يتجاوز القرآن والحديث) <sup>(١)</sup>.

ويسوقنا البحث إلى محاولة الإمام بالشبهات التي تثار حول مسألة الصفات التي تناولها كل من فريق التعطيل (أو النفي) والتمثيل أو التشبيه. كذلك اختلافه مع الآخرين بالتأويل ولا سيما أتباع المدرسة الأشعرية.

و سنحاول أن نعرض فيما يلي لما وصفه به خصوصه حيث عدوه من المحسنة، وهذا يتطلب بحث العلاقة بين النظريات الكلامية للكرامية وبين آراء ابن تيمية.

و سنبحث في النهاية عن الأثر الذي يعكسه موقفه الكلامي الذي يقال: إنه يؤدي إلى التجسيم، ومن ثم يصبح طريقه الشبيه بالصوفي مؤدياً إلى أسمى الغايات وهو رؤية الله في الجنة، ويمكن أن تفسر هذه الرؤية - في ضوء مذهبها - بأنها تتم بنظرية حسية <sup>(٢)</sup>.

### ابن تيمية والتجسيم:

بحثنا فيما تقدم في موضوع الصفات، ورأينا ابن تيمية يسلك مسلكاً سلفياً، ولا يخل من ترديد العبارات التي ينقلها عن السابقين حيث اتفق أهل السنة والجماعة على الإيمان (بما أخبر الله في كتابه من غير تحريف ولا تعطيل، ومن غير تكثيف ولا تمثيل بل هم الوسط في فرق الأمة كما أن الأمة هي الوسط في الأمم، فهم وسط في باب صفات الله سبحانه وتعالى بين أهل التعطيل الجهمية، وأهل التمثيل المشبهة) <sup>(٣)</sup>.

وفي أثناء مناظرته في (العقيدة الواسطية) التي نوقش في مضمونها أمام الحاضرين يخبرنا ابن تيمية عن أهم النقاط التي أثاروها فيقول: وأخذوا يذكرون نفي التشبيه والتجسيم ويطبلون في هذا، ويعرضون بما ينسبة بعض الناس إلينا من ذلك <sup>(٤)</sup>.

فالشيخ إذن كان على علم بما وصفوه به من التجسيم، وفي الدفاع عن نفسه

(١) الفتوى الحموية، ص ٢١.

(٢) د. النشار، نشأة الفكر، ج ١، ص ٤١٥، ٤، وكان هذا رأيه في ابن تيمية.

(٣) مجموعة الرسائل الكبرى، ج ١، ص ٤٠٠.

(٤) نفس المصدر، ص ٤١٦.

استند إلى دعامتين.

أحدهما: أنه أورد أقوال أصحاب القرون الثلاثة الأولى وكلها تؤيد ما ذهب إليه وأبدى استعداده لإمهال مَنْ خالفه ثلاَث سِنِين لِيأتِي ولو بحْرَفٍ واحدٍ مَا ذَكَرَه، وهو على استعداد للرجوع عن عقيدته لو فعل. ثم نفى التشبيه والتجسيم عن أصحاب أَحْمَد، وصَاحَ في وجه مخالفه لِكَيْ يُحَدِّدَ لَهُ مَا يَقْصُدُ مِنْ الحشوَيَةِ مِنْ أصحاب الإمام على وجه التحديد: الأَثْرَم ٢٧٣هـ، أَبُو دَاؤِد ٢٧٥هـ، الْخَلَال ٣١١هـ، التَّرمِذِي ٢٧٩هـ، أَبُو الْحَسْنِ التَّمِيمِي ٣٧١هـ، أَبُو عَقِيلٍ ٤٥١هـ، الْقَاضِي أَبُو يَعْلَى ٤٥٨هـ؟!

ويبدو أن مخالفه لم يحر جواباً لأن ابن تيمية دافع بحرارة عن شيخ الحنابلة مبرئاً إياهم من التجسيم. وإذا وجد في القلة منهم، فإن المشبهة والمحسومة في غير أصحاب الإمام أَحْمَد أكثر منهم (فيهم فهؤلاء أصناف الأكرااد كلهم شافعية، وفيهم من التشبيه والتجسيم ما لا يوجد في صنف آخر، وأهل جيلان فيهم شافعية وحنبلية، وأما الحنابلة الخحضة فليس من ذلك ما في غيرهم، والكرامية المحسومة كلهم حنفية<sup>(١)</sup>).

إن هذا النص يوضح معرفة الشيخ للمحسومة والمشبهة من كافة المذاهب، ويعيننا بصفة خاصة معرفته للكرامية بأنهم من المحسومة، وإنهم كلهم حنفية، أي من أصحاب الرأي وليسوا من أهل الأثر.

أمّا عن رأيه في هؤلاء فلا يخرج عن موقفه العام من الفرق كلها، وهو اتخاذ الموقف الوسط، حيث يؤيد الجوانب التي يراها متفقة مع أصول الكتاب والسنة، والعكس صحيح، أي ذم ما يراه مخالفًا. وعلى هذا فالكرامية عنده يأتون ضمن مُثبّتة الصفات ولذلك فهو يلحقهم بالكلابية والأشاعرة في كثير من مؤلفاته، لأنهم يتبنون لدائرة أهل الإثبات في مقابل النفاوة من الجهمية والمعترضة، ولكن في تناوله للمحسومة، يعدهم من المحسومة كالمشامية وغيرهم.

ورَبَّما كان مرد الاعتقاد بأن ابن تيمية يميل إلى الكرامية هو ما يفهم من ردوده

(١) ابن تيمية. مجموعة الرسائل الكبرى، ج ١، ص ٤١٨.

على أبي المعالي الجوهري عند حديثه عن الكرامية<sup>(١)</sup>، ولكنه في الحقيقة يعارض الكرامية في عدة موضع، سنوضحها أثناء عرضنا للمشكلة الرئيسية التي تثار عند وصفه بالتجسيم وهي القول بحلول الحوادث في ذات الله عز وجل، وهي من الأقوال التي ابتدعها المتكلمون لتفسير الأفعال الاختيارية.

إن ابن تيمية اختار قول مثبتة الصفات والأفعال ويحدد أسماءهم كأبي البركات صاحب المعتبر وأمثاله من المتكلفة، وهو قول جمهور أئمة الحديث أمثال: أبي إسماعيل الأنباري وابن عبد البر وأصحابه أحمد كالخلال وصاحبه أبي حامد وداد و الأصفهاني وأتباعه<sup>(٢)</sup>.

وهو حين يعرض الآراء، يحاول أن يصل إلى الصحيح منها بمطابقتها بشيوخ السلف. وهذه الطريقة هي إحدى سمات منهجه التي يفصح عنها في عدة موضع من مصنفاته، إذ يجتهد في البحث والتقييّب عن رأي السلف لكي يتبعه من إجماعهم حجة إزاء المخالفين من ذلك قوله: والله يعلم أني بعد البحث التام، ومطابقة ما أمكن من كلام السلف، ما رأيت كلام أحد منهم يدل -لا نصاً ولا ظاهراً ولا بالقرائن- على نفي الصفات الخبرية<sup>(٣)</sup>.

وهو يقصد بالسلف هنا (الصحابة والتابعين وتابعوهم إلى عبد الله بن المبارك وأحمد بن حنبل، والبخاري صاحب الصحيح وأمثالهم)<sup>(٤)</sup>. لأنه قارن بين أقوالهم وبين آراء الشيوخ المتبنيين للصفات والأفعال الذين حدد أسماءهم آنفاً.

فلم ينفرد إذن برأي خاص، وإن كان قد خاض مع المتكلمين في جدال حول هذه المسألة، فإنه يستخدم اصطلاحهم ومقصوده (مسألة قيام الأفعال بذاته المتعلقة بمشيئته هل يجوز أم لا: كالإتيان والمحيء والاستواء ونحو ذلك)<sup>(٥)</sup>. ثم يحرص على ما يفهم منه تقديم الاعتذار عن اضطراره لاستخدام هذه الأساليب الكلامية؛ لأن أهل

(١) ينظر: موافقة صريح المعمول ل الصحيح المنقول، ج ٢، ص ١٠٠، وما بعدها.

(٢) ابن تيمية. شرح العقيدة الأصفهانية، ص ٦٠.

(٣) مجموعة الرسائل الكبرى، ج ١، ص ٤٧٠، ٤٧١.

(٤) شرح العقيدة الأصفهانية، ص ٦٠.

(٥) ابن تيمية. شرح العقيدة الأصفهانية، ص ٦٠.

السنة بعامة (لا يطلقون عليه سبحانه وتعالى أنه محل للحوادث، ولا محل للأعراض ونحو ذلك من الألفاظ المبتدةعة التي يفهم منها معنى باطل)<sup>(١)</sup>.

يرى ابن تيمية أن الشبهات التي وقعت فيها الطوائف المختلفة تفرعت عن الأصل الجهمي (وهو أن ما لم يخل من الحوادث فهو حادث، وهو باطل عقلاً وشرعًا وهذا الأصل فاسد مخالف للعقل والشرع)<sup>(٢)</sup>.

و سنوضح الأدلة التي يستند إليها، وهي أدلة شرعية - سمعية - وعقلية، متخدًا من أقوال السلف في قضية خلق القرآن -أي: كلام الله- الأساس الذي يبني عليه الحجج التي يقول بها كل من المثبتة والنفاة لكافة الأفعال الاختيارية الأخرى. **أولاً: الأدلة السمعية:**

إن هذه الأدلة في جانب أهل الإثبات من السلف فإنهم إذا قالوا: المتكلم من قام به الكلام وهو يتكلم بمشيئته وقدرته خصموا المعتزلة وانقطعت حجتهم عنهم<sup>(٣)</sup> والآيات والأحاديث الدالة على ذلك كثيرة جدًا، منها قوله تعالى: «إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئًا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ» [يس: ٨٢]، و قوله: «وَقَالَ اعْمَلُوا فَسِيرِيَ اللَّهُ عَمْلَكُمْ وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ» [التوبه: ١٠٥]، و قوله: «خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ فِي سَتَةِ أَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ» [الأعراف: ٥٤].

وقد بحث ابن تيمية في تفسير الآيات المثبتة لقيام الأفعال الاختيارية واحتقار منها قولين، أحدهما لجعفر الصادق في تفسير الآية: «أَفَحَسِبْتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَاكُمْ عَبْثًا» [١١٥: المؤمنون]، فقد سُئلَ: لَمَّا خَلَقَ الْخَلْقَ؟ فَأَجَابَ: لَأَنَّ اللَّهَ كَانَ مُحْسِنًا بِمَا لَمْ يَزُلْ فِيمَا لَمْ يَزُلْ إِلَى مَا لَمْ يَزُلْ<sup>(٤)</sup>.

وفسر ابن عباس قوله تعالى: «وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رَّحِيمًا» [الفرقان: ٧٠]،

(١) موافقة صريح العقول ج ٢، ص ١٢٠، وقد استندنا إلى الطبعة المحققة بمعرفة الشيخ حامد النقبي، وذلك قبل ظهور الطبعة المحققة بمعرفة د: محمد رشاد بعنوان: درء تعارض العقل والنقل، وهو نفس الكتاب.

(٢) الرسائل الكبرى، ج ١، ص ١١٧.

(٣) ابن تيمية، شرح العقيدة الأصفهانية، ص ٦١.

(٤) شرح حديث النزول، ص ١٨٥.

﴿وَكَانَ اللَّهُ عَلَيْمًا حَلِيمًا﴾ [الأحزاب: ٥١]، قال: كان ولم يزد ولا يزال.

كما يقول الإمام أحمد: لم يزد عالماً متكلماً غفوراً<sup>(١)</sup>.

و كذلك الأحاديث الصحيحة، منها قول الرسول ﷺ لَمَّا صلَى بِهِمْ صلاة الصبح بالحدائق: أتَرُونَ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمُ اللَّيْلَةِ؟ قَالُوا: اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ، قَالَ: فَإِنَّهُ قَالَ: أَصْبَحَ مِنْ عَبْدِي مُؤْمِنٌ بِي وَكَافِرٌ بِالْكَوَاكِبِ<sup>(٢)</sup>.

فالآيات والأحاديث – أي: الأدلة السمعية – متوافرة في جانب الإثبات دون النفي، يعكس المنازعين الذين يقررون حسب أهوائهم أولاً امتناع الكلام بالمشيئة والقدرة ثم يحاولون تأويل النصوص بزعم الاستناد إلى أدلة عقلية.

### ثانياً: الأدلة العقلية:

يعرض ابن تيمية بأمانة لآراء كلاً الحائنين: المثبتين والنفاة على النحو التالي:

أ- النفاة وهم نوعان: الأول وهم المعتزلة والجهمية فإن أدلةهم على نفي الأفعال هي من جنس حجتهم في نفي الصفات.

أما مثبتة الصفات كابن كلاب والأشعري وغيرهما الذين يثبتون الصفات وينفون قيام الأفعال الاختيارية به، فإن حجتهم في النفي مستمدة من أنه لو جاز قيام الحوادث به، لم يخل منها لأن القابل للشيء لا يخلو عنه وعن ضده وما لا يخلو من الحوادث فهو حادث<sup>(٣)</sup>.

وقد ورد في إجابته على هاتين المقدمتين ما يلي:

أولاً: أن الاستدلال بالصفات على حدوثه – وهي طريقة المعتزلة لأن الصفات أعراض – تشبه الاستدلال بالأفعال على حدوثه (إذا عقلنا موجوداً حياً عليناً قدرياً ليس بجسم، عقلنا حياة وعلمًا وقدرة لا تقوم بجسم)<sup>(٤)</sup>.

ويقرر أن هذه النتيجة ملزمة<sup>(٥)</sup>.

(١) موافقة صريح العقول، ج ٢، ص ١٣٧.

(٢) ابن تيمية، شرح العقيدة الأصفهانية، ص ٦١.

(٣) نفس المصدر، ص ٦٢، وشرح حديث النزل، ص ١٨٣.

(٤) موافقة صريح العقول، ج ٢، ص ١٠٤.

(٥) شرح العقيدة الأصفهانية، ص ٦٢.

ثانيًا: لا يسلم المثبتة بأن القابل للشيء لا يخلو عنه وعن ضده وقد اعترف أبو عبد الله الرازي وأبو الحسن الأمدي ونحوهما بفساد هذا الأصل.

ب- أَمَّا المثبتون للأفعال فإن الطرق العقلية تتلخص في ثلاثة:

الأول: أن الاتصاف بالكلام صفة كمال وهي ضد آفة الخرس والسكوت المزه الله عنها، فتعين اتصافه بالكلام وينهون بهذا الدليل أيضًا على اتصافه بالسمع والبصر<sup>(١)</sup>.

الثاني: إذا كان الكلام صفة كمال فإن كونه سبحانه فاعلاً للأفعال الاختيارية الأخرى القائمة بنفسه صفة كمال. ويقولون: كونه قادرًا على الفعل بنفسه صفة كمال أن قدرته على المفعول المنفصل صفة كمال<sup>(٢)</sup>.

الثالث: وهو مرتبط بالدليل السابق من حيث اتصاف المخلوق المتكلم بالكمال فأصبح أفضل من غير المتكلم لأن الثاني يتصرف بالنقض، وقد جاء في ذم الذي لا يتكلم ولا ينفع ولا يضر قوله تعالى: «أَفَلَا يَرَوْنَ أَنَّهُ لَا يَرْجِعُ إِلَيْهِمْ قَوْلًا وَلَا يَعْلَمُ لَهُمْ ضَرًا وَلَا نَفْعًا» [طه: ٨٩].

ولكن هذا الدليل يختلف عن الدليل الثاني بأنه استدلال بما في المخلوق من الكمال على أن الخالق أحق به<sup>(٣)</sup>.

ويظهر من سياق هذا الدليل أنه يستخدم فيه قياس الأولى، ثم يربط بين الكلام وغيره من الأفعال كالسمع والبصر ونحو ذلك حيث يجب اتصاف الله بصفات الكمال دون النقص وعلى هذا فإن (كل كمال يثبت لمخلوق من غير أن يكون فيه نقص بوجه من الوجوه، فالخالق تعالى أولى به، وكل نقص تنزعه عنه مخلوق، فالخالق سبحانه أولى بتقييده عنه)<sup>(٤)</sup>.

هذه هي طرق الصفاتية في إثبات الأفعال الاختيارية التي عرضها ابن تيمية.

(١) شرح العقيدة الأصفهانية، ص ٦٤.

(٢) موافقة صريح المعمول، ج ٢، ص ١١١.

(٣) شرح العقيدة الأصفهانية، ص ٦٤.

(٤) موافقة صريح المعمول، ج ٢، ص ١١٢.

ويبدو منها أنه يميل إلى الأخذ بدليل الكمال لأنه يرى أن الاتصاف بالأفعال الاختيارية صفات كمال، وهي من أعظم الأدلة في الإثبات، وكان السلف يستندون إليها، وسيظهر موقفه من هذا الدليل كلما تقدمنا في البحث.

ويظهر اتجاهه للأخذ بهذا الدليل في عبارة له يقول فيها: ونحن نتكلّم على هذه الحجة: حجة الكمال والنقضان كلاماً مطلقاً<sup>(١)</sup>.

غير أن أصلّة الفكر التيمي لا تظهر في هذه الطرق العقلية التي أوردها لكلا الجانين، وإنّما هو يميل فقط إلى حجج المثبتة دون أن يوضح لنا الجانب الإنسائي لأدلةه العقلية هو نفسه، التي نستطيع أن نعثر عليها في سياق المحاورة التي دارت أمام الخليفة المأمورون بين كل من عبد العزيز المكي - وهو من علماء السنة - وبشر المرسي - وهو من أئمة المعتزلة - وقد ظهرت أصلّة التناج العقلية لمذهب ابن تيمية بالشرح والتعليقات التي أضافها إلى إحاجات عبد العزيز المكي، بحيث يُمكن استنتاج الجانب الإنسائي للمذهب عنده.

وستتكلّم عن هذين الجانين بإيجاز، فببدأ بمحاورة عبد العزيز المكي مع المرسي، التي تمثل الجانب الهدمي، ثم تناول الجانب الإنسائي عند ابن تيمية.

أولاً: استناد ابن تيمية إلى محاورة عبد العزيز المكي مع بشر المرسي:

اختار ابن تيمية هذه المحاورة ليستخرج من ردود عبد العزيز المكي الكلامية على بشر المرسي الأدلة العقلية التي رأها تتفق مع مذهب السلف وأهل الحديث وبذلك وضع المكي في مصاف الإمام أحمد بن حنبل بينما عد المرسي من أئمة الجهمية نفأة الصفات الإلهية<sup>(٢)</sup>.

وقد تناولت هذه المحاورة ثلاثة مسائل متصلة بالأفعال وهي:

(١) موافقة صريح العقول، ج ٢، ص ١٧٦.

(٢) موافقة صريح العقول، ج ٢، ص ١٢٩. ويدرك ابن تيمية عدداً كبيراً من شيوخ السلف الذين عارضوا المرسي منهم: الإمام مالك، سفيان بن عيينة، أبو يوسف، الشافعي، أحمد، إسحاق، ابن عياض، بشر الحافي، وغيرهم (مجموعة الرسائل الكبرى ج ١، ص ٤٣٦) يرجع إلى كتاب الحيدة، وينظر أيضاً كتاب سعيد الدارمي ضمن مجموعة (عقائد سلفية) تحقيق، د: النشار، عمار الطالبي.

أ- القرآن كلام الله وهل هو مخلوق أم غير مخلوق؟  
 ب- إحداث الله الأشياء بقدرته إثبات الأفعال.  
 ج- الخلق أو التكوين: هل هو قديم أم مقدور؟  
 د- القرآن كلام الله غير مخلوق:

كان من الطبيعي أن تبدأ المخاورة بمسألة خلق القرآن التي أثارها المعتزلة لا سيما وأن الخليفة المأمون كان قائماً على رأس المخاورة.

وقد بدأ بشر المرسي بخطابه عبد العزيز المكي بأن يستخدم النظر والقياس ويدع مطالبه بنص التنزيل ويقر أولاً بخلق القرآن.

وبدأت المخاورة ببحث الإلرامات التي يؤدي إليها القول بأن القرآن مخلوق، (وهي واحدة من ثلاثة لا بد منها أن يقول: إن الله خلق كلامه في نفسه، أو خلقه في غيره، أو خلقه قائماً بذاته ونفسه) <sup>(١)</sup>.

أما الأول فهو محال لأن الله لا يكون ناقصاً فيزيد فيه شيء، تعالى الله عن ذلك وجل وتعظيم.

ويتضح عن القول الثاني أن الكلام الذي خلقه الله في غيره هو كلامه فجعل الأقوال التي ذمها الله وذم قائلها كالكفر والفحش كلاماً لله، وهذا محال لظهور الشناعة على قائله.

ويظهر بطلان القول الأخير وهو محال أيضاً إذ لا يتفق مع قياس أو نظر لأن الكلام لا يصدر إلا من متكلم، شأنه كالإرادة والعلم والقدرة لا تكون إلا من مرید وعالم وقدير فلما استحال من هذه الجهات أن يكون مخلوقاً علم أنه صفة لله وصفات الله غير مخلوقة فبطل قول بشر.

وقد علق ابن تيمية على هذا الجزء من المخاورة وقسم القول الأول وهو كون الله سبحانه خلق الكلام في نفسه، إلى نوعين من قبيل الاحتمال:  
 أولهما: القول بإحداث الله بقدرته كلاماً في نفسه - وهو قول الكرامية وغيرهم - وقد أدى بهم إلى القول بأن الله متكلم بعد أن لم يكن يتكلم وهذا مما

(١) موافقة صريح المعقول، ج ٢، ص ١٢٥، ١٢٦.

أنكره الإمام أحمد وغيره <sup>(١)</sup> .  
أمّا الاحتمال الثاني فهو قول الأئمة - ويقصد أئمة أهل السنة - وهو أن الله لم يزل متكلماً إذا شاء.

ثم يعلق ابن تيمية على ذلك بقوله: وكل من هاتين الطائفتين لا تقول إن ما في نفس الله مخلوق بل المخلوق عندهم لا يكون منفصلاً عن نفس الله تعالى وما قام به من أفعاله وصفاته فليس بمحلوّق، وذلك خلافاً للقائلين بخلق القرآن الذين يدعونه منفصلاً عنه كباقي المخلوقات.

### ب- إثبات الصفات والأفعال لله عز وجل:

ما دام ثبت أن كلام الله تعالى يقوم به، وأنه غير مخلوق، فإن هذا يُعد حجة على نفأة الصفات جيّعاً فإن كل من نفي الصفات لزمه القول بخلق القرآن <sup>(٢)</sup> .  
إن الذات إذن يقوم بما معان ليست مخلوقة كما يقول مُثبتة الصفات.  
وانتقل المתחاوران بعد ذلك إلى الأفعال:

اتفقا على أن الله خلق المخلوقات المنفصلة عنه بما ليس منها، أي إمّا بالقدرة كما أقر بذلك بشر أو بالفعل والأمر والإرادة كما ذكر عبد العزيز.  
من هذا استنتج ابن تيمية أنه قد ثبت (أنه كان قبل المخلوقات من الصفات ما ليس بمحلوّق) <sup>(٣)</sup> .

ثم يشير ما يتصل بذلك من اختلاف أهل الإثبات بين القائلين بمحواز ما يقوم بذاته بالمشيئة والقدرة - وهم أئمة أهل الحديث والمشامية والكرامية وبعض المرجئة، وغيرهم من المواقفين لأبي حنيفة والشافعي، ومالك وأحمد وغيرهم - وبين من يجعلون المقدور هو المخلوق، كابن كلاب والأشعري ومن وافقهما <sup>(٤)</sup> .

ويرجح ابن تيمية أن عبد العزيز المكي من أصحاب القول الأول؛ لأن بشر

(١) موافقة صريح المعمول، ج ٢، ص ١٢٩.

(٢) موافقة صريح المعمول، ص ١٣٠.

(٣) المصدر نفسه، ص ١٣٠.

(٤) موافقة صريح المعمول، ج ٢، ص ١٣٠.

المريسي حاول أن يلزم القول بأنه لم يزل يفعل لأنه ما زال قادرًا فيلزم تسلسل الحوادث، فأجابه عبد العزيز: لم أقل: لم يزل الخالق يخلق ولم يزل الفاعل يفعل<sup>(١)</sup>، وإنما الفعل صفة، والله يقدر عليه، ولا يمنعه مانع. الفعل إذن غير المفعول، بل هو صفة خلق به الله المخلوقات، وبذلك جعل المكي الخلق غير المخلوق.

#### ج- هل الخلق قديم أم مقدور<sup>(٢)</sup> :

يُحاول ابن تيمية في هذا الجزء من المخاورة أن يلزم المريسي القول بأن المخلوقات وجدت مع القدرة القديمة -ما دام ينكر الفعل الذي رجح وجود المخلوقات. وإذا كان المخلوق لا يوجد مع مجرد القدرة -إذن فلا بد من أمر آخر يفعله الله، قال عبد العزيز: وهذا الفعل صفة الله ليس من المخلوقات المنفصلة عنه<sup>(٣)</sup>. ثم سُئلَ عبد العزيز عن سبب حدوث هذا الفعل لأنه سبب حدوث المخلوق

به فأجاب بما يلي:

أولاً: أن الآثار الحادثة إما ممكنة أو ممتنعة، وهنا يتحفظ المكي فيقول إنه لا محظور في التزام الممكن ولا يلزمه امتناعه، فإن كان تسلسلها غير ممكن لا يلزم من بطلان التسلسل بطلان الفعل، إذ لا يتم المخلوق إلا به، وهذا كان كثير من أصحاب أبي حنيفة ومالك والشافعي وأحمد ومن الصوفية وأهل الحديث والكلام من الكرامية والمرجئة والشيعة وغيرهم يقولون: الخلق غير المخلوق، مع انقسامهم إلى فريقين: أحدهما يرى أن فعل التكوين قديم والكون منفصل حادث، والثاني: يقول بحدوث الجنس بعد أن لم يكن. وكلا الفريقين يبطلان التسلسل<sup>(٤)</sup>.

ثانياً: لِمَّا كان التسلسل لازماً لكل من يرى أن جنس الحوادث تكون بعد أن لم تكن، فإن الجواب ملزم لكل من المكي والمريسي -ولا ينفرد أحدهما بالإجابة

(١) يقول ابن تيمية: (وفي النسخة الأخرى، وإنما قلت: لم يزل الخالق سيخلق والفاعل سيفعل، لأن الفعل صفة والله يقدر عليه ولا يمنعه منه مانع)، ص ١٣٢.

(٢) أبي بالقدرة على الأفعال المتناولة للمفعولات كما سبأته.

(٣) نفس المصدر، ص ١٣٣.

(٤) موافقة صريح المعمول، ج ٢، ص ١٣٣.

عليه- بخلاف القول بوجود المفعول بدون الفعل فإنه يلزم المريسي وحده. يقول المكي: فحجتي عليك ثابتة تبطل قولك دون قوله<sup>(١)</sup>.

ثالثاً: أن الفعل صفة لله تعالى وله يقدر عليه ولا يمنعه مانع.

ويشرح ابن تيمية هذه الإجابة بأنّها تعني أن الله كان قادرًا على الفعل في الأزل، وإن كونه لم يزل قادرًا على الفعل يُعد صفة كمال. وعدد بعض الآيات التي تبرهن على ذلك مثل قوله تعالى: ﴿أَوْ لَيْسَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ بِقَادِرٍ عَلَى أَنْ يَخْلُقَ مِثْلَهُمْ بِلِي﴾ [يس: ٨١]، قوله: ﴿أَلِمْ يَعْلَمُ أَنَّهُ مَوْتَى﴾ [القيمة: ٤٠]، قوله تعالى: ﴿قُلْ هُوَ الْقَادِرُ عَلَى أَنْ يَعْلَمَ عَذَابَكُمْ فَوْقَكُمْ﴾ [الأنعام: ٦٥]، ويستطرد ابن تيمية معلقاً بقوله: ونحو ذلك مما فيه وصف الله بالقدرة على الأفعال المتناولة للمفعولات وفيه بيان أن الخلق ليس هو المخلوق ولا أن نفس خلقه للسموات والأرض<sup>(٢)</sup>.

أما عبارة: (لم يزل الفاعل سيفعل والخالق سيخلق) المنسوبة لعبد العزيز المكي فإنّها في رأي ابن تيمية لا تعني أن الفعل متصرف بالقدم، ولكن المكي يقصد بها أن الله تعالى متقدم على المخلوقات، فهي ليست معه في الأزل. كذلك يقصد بها القول بأن القدرة صفة لله، ليست هي الفعل الذي كان بالقدرة، فإنه يقول: لم يزل الله قادرًا ولا يقول لم يزل فاعلاً<sup>(٣)</sup>.

وفي ختام المحاورة ينفي ابن تيمية نفيًا قاطعاً أن يكون الله مكاناً للحوادث، ذلك أنه كشف عن خطأ قول عبد العزيز المكي أن الله خلق كلامه في نفسه<sup>(٤)</sup> فهذا مُحال لا يجد سبيلاً إلى القول به من قياس ولا نظر ولا معقول؛ لأن الله لا يكون مكاناً للحوادث، ولا يكون فيه شيء لمخلوق، ولا يكون ناقصاً فيزيد فيه شيء إذا خلقه، تعالى الله عن ذلك<sup>(٥)</sup>.

(١) نفس المصدر، ص ١٣٤.

(٢) نفس المصدر، ج ٢، ص ١٣٥، ١٣٦.

(٣) نفس المصدر، ص ١٣٩.

(٤) موافقة صريح المعقول، ج ٢، ص ١٤٩.

(٥) وذلك في تعليقه على عبارة المكي (فقد ثبت أن هاهنا إرادة ومریداً ومراداً، قوله وقائلًا

ثم يعود فيبحث عن مراده مُرْجِحًا أنه يقصد بقوله: وأنه أحدث الأشياء بأمره وقوله عن قدرته ونحو ذلك، فإن هذا الفعل والقول المقدور -الذي ليس هو مخلوقًا لله منفصلاً عنه- ليس جنسه محدثاً عنده وإن كان الواحد من آحاده يكون بعد أن لم يكن. من هذا يتبين، أن الحجج التي قدمها عبد العزيز المكي تدحض قول الكرامية والتابعين لهم الذين جوزوا على الله (أن يحدث له جنس الكلام ونحوه مما لم يكن موجوداً فيه) <sup>(١)</sup>.

وبعد أن اختتم مناظرة عبد العزيز المكي مع بشر المرسي، برهن في النهاية على أن الله تعالى يتصرف بالفعل مع القدرة. وقد أثبت عبد العزيز فعلاً مقدوراً لله هو صفة له ليس من المخلوقات، وأنه به خلق المخلوقات، وهذا صريح في أنه يجعل الخلق غير المخلوق، والفعل غير المفهوم وأن الفعل صفة لله، مقدور لله إذا شاء، ولا يمنعه منه مانع <sup>(٢)</sup>.

وقد مر بنا أن ابن تيمية استخدم اصطلاح حلول الحوادث جرياً على عادة المتكلمين مع التنبيه على كراحته، فهو في الواقع يقصد به الأفعال الاختيارية التي أثبتتها السلف لله عز وجل.

وهذا يبين لنا أن ابن تيمية ألمز النفاوة بنتائج تبطل الإلزامات التي وسموه بها. وإذا استبعينا كلا الموقفين: أي جانب يقول بحلول الحوادث في ذات الله مع من ينفي قيامها، أصبح الدليل الذي يبرهن على التنزيه عنده قائماً على أصلين: أحد هما نتيجة نقاده للمنطق الأرسطاليسي وهو قياس الأولى فإن كل صفة متحققة في

ومقولاً له، والمقول هو الكلام) ص ١٤٨، ١٤٩.

(١) موافقة صريح المعمول، ج ٢، ص ١٤٩.

ومن المفيد أن ننقل هنا رأي ابن تيمية في حدوث الجنس إذ يقول: (فاجنس لا يُقال له حادث، ولا محدث، بل لم يزل الله موصوفاً بذلك عنده، وهذا قال: (ولا يكون فيه شيء لمخلوق، ولا يكون ناقصاً فيزيد فيه شيء إذا خلقه، فإن ما كان جنسه محدثاً كان قد زادت به الذات، وقد عرف أن المخلوق عنده ما كان مسقاً بفعله الذي خلق به و قوله وقدرته وأن المخلوق لا يكون إلا منفصلاً عنه) اهـ. ص ١٤٩.

(٢) درء تعارض العقل والنقل، ج ١، ص ٢٥٨.

المخلوقات، فإن الله سبحانه وتعالى أولى بثبوتها له، وهو قياس عقلي برهان استمد من القرآن (إثبات أصول في العلم الإلهي)<sup>(١)</sup>. والأصل الثاني هو صفة الكمال المطلق لله عز وجل وافتقار المخلوقات إليه في الخلق –أي: التكوين- والعناية والتدبير أيضاً.. إلى جانب أدلة عقلية ولغوية سنوضحها أثناء البحث.

تكلمنا فيما سبق عن الجانب الهدمي الذي نقض به ابن تيمية أقوال مخالفيه مستنداً إلى حجج المكي ونافقاً لها.

### ثانياً: الجانب الإنساني في المذهب:

سنحاول بنظرة تركيبية أن نعرض لآرائه التي استخلصها مما قدمناه من هذه المخاورة وإن كان قد ذكرها في أكثر من موضع بكتبه المختلفة، وهي تمثل الجانب الإنساني في الفكر التيمي من هذه المسائل.

إن الأصل المختلف عليه بين المتكلمين النفاية للصفات والأفعال والمبني من شيوخ السلف يرجع إلى مسألة أفعال الله تعالى من الكلام ونحوه، وقد ظن النفاية أن إثبات حدوث العالم وإثبات الصانع لا يتم إلا بإثبات حدوث الجسم أي بالمقدمة الآتية: لا يمكن إثبات حدوثه –أي: الجسم- إلا بإثبات حدوث ما يقوم به من الصفات والأفعال المتعاقبة أحاجهم ذلك إلى أن ينفوا عن الله صفاته وأفعاله القائمة به المتعلقة بمشيئته وقدرته أو ينفوا بعض ذلك<sup>(٢)</sup>.

في رأي ابن تيمية أن هذا الأصل أغري بهم الفلاسفة الدهريين لأنهم تسأّلوا عن كيفية حدوث الحادث بلا سبب حادث، وكيف تكون النّذات حالها و فعلها وجميع ما ينسب إليها واحداً من الأزل إلى الأبد يصدر عنها في وقت دون وقت من غير فعل يقوم به ولا سبب حادث<sup>(٣)</sup>.

لتغلب على هذه الصعوبة يختار ابن تيمية ما يسميه دليل الافتقار الذي سيوضح لنا من شرحه فيما يلي:

(١) د. النشار. مناهج البحث، ص ٢٩٥.

(٢) ابن تيمية. بيان موافقة صريح المعقول، ج ٢، ص ١٥٥.

(٣) بيان موافقة صريح المعقول، ج ٢، ص ١٥٥.

أنه يستبعد المقدمة السابقة التي يحاولون بها إثبات الصانع عن طريق إثبات حدوث الجسم لأن القول بأن القابل للشيء لا يخلو عنه وعن ضده هي دعوى بلا حجة<sup>(١)</sup>.

وكذلك فإن صفات الله ثابتة (فلا تسمى أعراضًا)<sup>(٢)</sup>.  
ويبطل قول النفاة لظنهم أن الموصوف القائمة به الصفات ليس إلا محدثًا، فإن قولهم من أبطل الباطل، فإنهم يسلمون بأن الله حي، علیم، قادر.  
ومن المعلوم أن حيًّا بلا حياة، وعلیمًا بلا علم، وقدیرًا بلا قدرة... وهذه مكابرة للعقل والشرع واللغة<sup>(٣)</sup>.

هذا يميلُ الشيخ إلى الإقرار بمقيدة أخرى -أظهر وأعرف وأبين في العقول تتفرع بدورها إلى مقدمتين هما: أن كل محدث فهو ممكن الوجود، وإن الممكن يحتاج إلى مؤثر ولكنه مع هذا يفضل اختصارهما إلى مقدمة واحدة هي أن المحدث مفتقر إلى مُحدث - وهي بمثابة الطريق المختصر المستقيم الذي يوصل إلى المطلوب مباشرة بدلًا من الإطالة التي نلاحظها في المقدمتين السالفتين<sup>(٤)</sup>، فإن العلم بأن الحادث يفتقر إلى المحدث (هو من أبين العلوم الضرورية، وهو أبين من افتقار الممكن إلى مرجح)<sup>(٥)</sup>.  
دليل الافتقار:

وإذا وضعنا دليل الافتقار في قضية كلية كالقول بأن كل محدث لا بد له من مُحدث، أو كل ممكن لا بد له من واجب، أو كل فقير لا بد له من غني، أو كل مخلوق لا بد له من خالق، إلى غير ذلك من الأخبار العامة فإنها حق في نفسها،

(١) شرح حديث النزول، ص ١٨٤.

(٢) ييدو أن ابن تيمية متأثرًا هنا بقول الدارمي: (لا نسلم أن مطلق المفهولات مخلوقة). وقد أجمعنا واتفقنا على أن الحركة والنزوول والمشي والهرولة. إلخ كلها أفعال في الذات للذات وهي قديمة فكل ما خرج من قول (كن) فهو حادث وكل ما كان من فعل الذات فهو قديم والله أعلم) كتاب عقائد السلف، ص ٤٧٩.

(٣) شرح العقيدة الأصفهانية، ص ١٣٨.

(٤) بيان موافقة العقول، ج ٣، ص ٥٧.

(٥) نفس المصدر، ص ٧٦.

ولكها لا تنفي أيضًا العلم بطريقة معينة مخصوصة، بل إن الثانية أسبق إلى الفطرة لأن علم الإنسان بالحكم في الأعيان المشخصة الجزئية أبین للعقل من الحكم في الأولى. مثال ذلك إذا رأى الإنسان كتابة معينة علم أنه لا بد لها من كاتب... وإن لم يستشعر في ذلك الحال كل كتابة كانت أو تكون **أن يمكن أن تكون** <sup>(١)</sup>.

ويرى ابن تيمية في سياق بحثه المنطقي أن القضايا المعينة الجزئية معلومة للعقلاء بالضرورة، فإن كل أحد من الناس يعلم أنه لا بد له من محدث لأن أبويه لم يحدثه. كذلك يثبت لحاله صفات الحياة والعلم والقدرة والسمع والبصر لأنه يعلم هذه الصفات بغيره فاتصاف حاله **بها** أولى.

وفي شرحه للآلية: **«وفي أنفسكم أفالا تبصرون»** [الذاريات: ٢١]، يبرهن على أن الإنسان يعلم قدرة الفاعل، وإرادته، وعلمه، لما يرى في نفسه من الإحكام وهو آية العلم والاختصاص، أو التخصيص، الدال على إرادة الفاعل، والإحداث وهو علامه على قدرة المحدث (فالآلية والعلامة والدالة على الشيء يجب أن يكون ثبوتها مستلزمًا لثبت المدلول الذي هي آية له وعلامة عليه) <sup>(٢)</sup>، ولا يشترط لذلك اندراجها تحت قضية كلية.

وبناء عليه فإن مخلوقات الله تعالى آيات عليه، وقد سميت كذلك لأنها لا تفتقر إلى قياس تمثيلي أو شمولي وإن كان مؤيد لمقتضاهما.

ثم ينتقل ابن تيمية هنا من النظر العقلي المبرهن على إثبات الله وصفاته وأفعاله إلى اليقين القلبي فيقول: لكن علم القلوب يقتضي الآيات والعلامات لا يجب أن يقف على هذا القياس <sup>(٣)</sup>. ويُفرق بدقة بين العالم الذي يعرف ربه عقلاً، بينما يخلو قلبه من التأله وبين العارف الذي يُمجد بقلبه حب الله وخشائه والرغبة إليه <sup>(٤)</sup>.

فإذا عدنا لدليل الافتقار المثبت للفاعل، نراه يبني على هذه المقدمة نتيجة يبرهن

(١) نفس المصدر، ص ٩٢.

(٢) نفس المصدر، ص ٩٦.

(٣) نفس المصدر، ص ٩٨.

(٤) نفس المصدر، ص ١٠٧.

بها على قيام الأفعال الاختيارية بالله تعالى، ويُضُعُّ هذه الصيغة كما يلي: إن كل مخلوق في ذاته ونفسه مفتقرة إلى الخالق. أي: لا تكون موجودة إلا به (ولا تدوم وتبقى إلا بالفاعل) <sup>(١)</sup>.

هي إذن مفتقرة إليه في حدوثها، كما أنها مفتقرة إليه في بقائها. وقد تعددت الآيات القرآنية التي تبها إلى كليهما. ففي المعنى الأول مثل قوله تعالى: ﴿أَفَرَأَيْتُمْ مَا تُمْنُونَ أَنْتُمْ تَخْلُقُونَهُ أَمْ نَحْنُ الْخَالِقُونَ﴾ [الواقعة: ٥٩]؟ ومثل قوله تعالى في المعنى الثاني: ﴿إِنَّ اللَّهَ يُمْسِكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ أَنْ تَزُولاً وَلَئِنْ زَالَا إِنْ أَمْسِكُهُمَا مِنْ أَحَدٍ مِّنْ بَعْدِهِ إِنَّهُ كَانَ حَلِيمًا غَفُورًا﴾ [فاطر: ٤١].

ويتم الإبقاء بالرزق الذي يمنه الله للمخلوقات ﴿الذِّي خَلَقَكُمْ ثُمَّ رَزَقَكُمْ ثُمَّ يَحْيِيْكُمْ هُلْ مِنْ شَرَكَائِكُمْ مَنْ يَفْعُلُ مِنْ ذَلِكُمْ مِنْ شَيْءٍ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يُشَرِّكُونَ﴾ [الروم: ٤٠].

إن نصوص الكتاب والسنة تثبت الصفات والأفعال القائمة بالله عز وجل وتأييدها الحجج العقلية كما تدعمها كذلك قواعد اللغة. فمن حيث الأدلة العقلية، فإن الصفة (إذا قامت بمحل عاد حكمها على ذلك محل) <sup>(٢)</sup>. كما أن حكمها لا يعود على غيره <sup>(٣)</sup>.

ومن حيث قواعد اللغة والاشتقاق فإنه من الضروري أن يشتق لذلك المحل من تلك الصفة اسم، لا يشتق الاسم محل لم تقم به تلك الصفة <sup>(٤)</sup>، ويبدو أنه هنا يتقييد بما سبقه إليه البخاري صاحب الصحيح وفي كتابه (خلق أفعال العباد)، إذ يُفرق بين الفاعل والفعل والمفعول؛ لأن الفعل صفة والمفعول غيره مثل قوله تعالى: ﴿مَا أَشَهَدُهُمْ خَلْقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَلَا خَلْقَ أَنفُسِهِمْ﴾ [الكهف: ٥١]، فإن الله تعالى مَيَّزَ فعل السموات من السموات.

(١) نفس المصدر، ص ٩٨.

(٢) منهاج السنة، ج ١، ص ١٧٨.

(٣) شرح العقيدة الأصفهانية، ص ٥٥.

(٤) نفس المصدر، ص ٥٥، ومنهاج السنة، ج ١، ص ١٧٨.

ويقول البخاري في شرح التمييز بين الوصف والصفة: وأمّا الوصف من الصفة، فالوصف إنّما هو قول القائل حيث يقول هذا رجل طويل وثقيل جميل وحديد، فالطول والجمال والحدة والثقل إنّما هو صفة الرجل وقول القائل وصف<sup>(١)</sup>.

ويعود ابن تيمية ليرهن على قيام الأفعال الاحتياطية بالله تعالى عن طريق نقه للقاعدة التي صاغها المتكلمون وهي أنه ما لا يخلو من الحوادث فهو حادث، إذ يرى أنّهم لم يفرقوا فيما لا يخلو من الحوادث بين أن يكون مفعولاً معلولاً وأن يكون واجباً بنفسه<sup>(٢)</sup>.

ثم إنّهم ظنوا أنّهم بهذه المقدمة -أي ما لا يخلو من الحوادث فهو حادث- قد أبطلوا قول الدهرية، بينما أقام الدهرية أشكالاً أخرى فتساءلوا: كيف يحدث الحادث بلا سبب حادث<sup>(٣)</sup>؟

يوضح الشيخ رأيه في المسألة، فيذكر أنّ الرب هو الأول المتقدم على كل شيء سواه التقدم الحقيقى المعقول، وإن كل ما سواه فهو متاخر عنه. ثم يورد شرحاً كثيرة لمعانى التقدم والتأخير بالزمان، (وأمّا التقدم بالعلية أو الذات مع المقارنة في الزمان فهذا لا يُعقل أبداً ولا له مثال مطابق في الوجود، بل هو مجرد تخيل لا حقيقة له)<sup>(٤)</sup>، ويقصد بذلك الرد على ابن سينا.

وللبرهنة على حدوث العالم، وأفعال الله معاً يقول ابن تيمية في هذه العبارة الجامعة: فإن الفعل والخلق والإبداع والصنع ونحو ذلك، لا يعقل إلا مع تصور حدوث المفعول وأيضاً فالجمع بين كون الشيء مفعولاً، وبين كونه قدماً أرلياً مقارناً للفاعل في الزمان جمع بين المتناقضين<sup>(٥)</sup>.

(١) البخاري، خلق أفعال العباد، ص ٩٤، ط دلهي ١٣٠٧هـ.

(٢) منهاج السنة، ج ١، ص ٣٩.

(٣) صحيح المعقول، ج ٢، ص ١٥٥.

(٤) منهاج السنة، ج ١، ص ٤٢، ٤٣.

(٥) منهاج السنة، ج ١، ص ٤٢.

ويجد حل هذه المسألة في الآيات القرآنية التي تخبرنا بأن الله خلق العالم في ستة أيام فهي تتضمن الرد على أهل المقارنة القائلين بأن الفلك يُقارن فاعله أزلاً وأبداً ولا ينقدم زمانياً، كما تدحض نظرية التراخي، وخلاصتها: أن (المؤثر التام يتراخي عنه أثره ثم يحدث الأثر من غير سبب اقتضى حدوثه) <sup>(١)</sup>.

### العلو والجهة:

يذكر ابن كثير في تاريخه أن الأمير الجاشنكير جمع الفقهاء لإعلان مخالفة الشيخ في (مسألة العرش، ومسألة الكلام وفي مسألة النزول) <sup>(٢)</sup>، وكان مضمون عقيدة الشيخ باختصار هو ما نقله عن أهل السنة والجماعة أي: (الإيمان بما وصف الله به نفسه، وبما وصفه به رسول الله ﷺ من غير تحريف ولا تعطيل، ولا تكليف ولا تأثيل) <sup>(٣)</sup>.

وقد مضى بنا الحديث عن دليل الكمال الذي يؤسس به الشيخ تزييه الله تعالى. إنه ينزعه عن صفات النقص مطلقاً (فلا يوصف بالسفول ولا علو شيء عليه بوجه من الوجوه، بل هو العلي الأعلى الذي لا يكون إلا أعلى) <sup>(٤)</sup>. ولم يثبت صفة العلو إلا بعد دراسة وبحث لنظراء أهل السنة من مثبتة الصفات؛ لأنه يخبرنا أن العلم هو النقل الصدق، والبحث الحق <sup>(٥)</sup>.

وما دام الأمر كذلك، فقد تأكد لديه بعد فحص أقوال السابقين أن علو الله تعالى على المخلوقات (عند أئمة أهل الآثار من الصفات العقلية المعلومة بالعقل مع السمع، وهذا اختيار أبي محمد بن كلاب وغيره، وهو آخر قوله القاضي أبي يعلى، وقول جماهير أهل السنة والحديث) <sup>(٦)</sup>.

أما الاشتباه الذي وقع فيه البعض، فإن مرده إلى الظن بأن ما وصف الله به عز

(١) فتاوى، ج ٩، ص ٢٨١.

(٢) ابن كثير، البداية والنهاية، ج ١٤، ص ٣٦.

(٣) أبو المعالي، غاية الأمان في الرد على النبهاني، ج ١، ص ٢٧٩.

(٤) شرح حديث النزول، ص ١٦٦.

(٥) تفسير سورة النور، ص ١٤٠.

(٦) شرح حديث النزول، ص ١٧١.

وجل نفسه هو (هو جنس ما توصف به أجسامهم)<sup>(١)</sup>، وهذا خطأ؛ لأنهم لو قاسوا الأمر بالنظر إلى أرواحهم —ولله المثل الأعلى— التي يعرفون صفاتها وأفعالها؛ لأن من أفعال الروح عروجها إلى السماء بينما لم تفارق النائم<sup>(٢)</sup>. وكذلك حال الملائكة —وهم ليسوا أجساداً— في صعودهم ونزولهم، فإذا ثبت ذلك للأرواح والملائكة من جنس حركة الصعود والنزول دون المماثلة لحركة أجسام الآدميين (كان ما يوصف به الرب من ذلك أولى بالإمكان، وأبعد عن مثل نزول الأجسام، بل نزوله لا يماثل نزول الملائكة وأرواح بني آدم)<sup>(٣)</sup>.

وسيتضح لنا بعد قليل أن ابن تيمية يذهب إلى تأويل النزول حتى ينفي المكان. أمّا رأيه عن الاستواء، فقد ردّ فيه قول الإمام مالك لكي ينفي تفسير الاستواء بالاستيلاء ولأن الاستواء —كما ورد بالقرآن (من الألفاظ المختصة بالعرش وحده)<sup>(٤)</sup>. إذ لا يصح القول بأنه تعالى استوى على العرش وعلى كل شيء.

ويظهر النفي القاطع لشبهة التجسيم التي أصقت بالشيخ في مثل قوله: وذكرت ما أجمع عليه سلف الأمة: من أنه سبحانه فوق العرش، وأنه معنى حق على حقيقته لا يحتاج إلى تحريف، ولكن يُصان عن الظنون الكاذبة<sup>(٥)</sup>.

وكانَت هذه النقطة من المسائل التي دار حولها النقاش إذ يقول ابن تيمية: وأخذوا يذكرون نفي التشبيه والتجسيم ويطعنون في هذا، ويعرضون لما ينسبة بعض الناس إلينا من ذلك<sup>(٦)</sup>.

وقد نوقشت الشيخ في قوله الأنف الذكر بأن الله تعالى مستو على العرش حقيقة بذاته بلا تكثيف ولا تشبيه، وجاء ضمن حججه المؤيد له قوله: أنا قد أحضرت أكثر من خمسين كتاباً من كتب أهل الحديث، والتصوف والتكلمين والفقهاء الأربع والحنفية والمالكية والشافعية والحنبلية يوافق ما قلته. وأنا أمهل من خالفي

(١) شرح حديث النزول، ص ١٧١.

(٢) نفس المصدر، ص ١٧٢.

(٣) نفس المصدر، ص ١٧٥.

(٤) تفسير سورة الإخلاص، ص ١١١.

(٥) الرسائل الكبرى، ج ١، ص ٤٢٠، (الناظرة في العقيدة الواسطية).

(٦) أبو المعالي السلامي (غاية الأمان في الرد على النبهاني) ج ١، ص ٢٨١.

ثلاث سنين أن يجئ بحرف واحد عن أئمة الإسلام يخالف ما قلته<sup>(١)</sup>. وأخذ يدافع عن هذه العقيدة بقوله: إني لم أقل شيئاً من نفسي، وإنما قلت ما اتفق عليه سلف الأمة وأئمتها<sup>(٢)</sup>.

أما القول المنسوب إليه بواسطة ابن بطوطه وهو: أن الله ينزل إلى الدنيا كنزولي هذا، ونزل درجة<sup>(٣)</sup>، فقد أثبت التحقيق العلمي أنه من الرواية الذين يطلقون الروايات على عواهنهما دون تحقيق أو ضبط، فضلاً عما أثبته الشيخ محمد بمحجة البيطار في كتابه (حياة شيخ الإسلام ابن تيمية) من تناقض هذه الواقعة بل اختلاقها، لعدة أسباب، منها: أنه لم يسمع من ابن تيمية ولم يجتمع به إذ كان في السجن عند وصول ابن بطوطة إلى دمشق، ومرجحًا أن نصراً المنجبي هو الذي أشاع مسألة النزول عن الدرج<sup>(٤)</sup> وكذلك حرقها عبد الصمد شرف الدين في مقدمة كتاب (مجموعة تفسير).

ومن العجب أن دائرة المعارف الإسلامية قد أشارت إلى الموضوع، ولم تفحصه كما ينبغي. فإذا وجدنا لها العذر في طبعتها الأولى، فإننا لا نجد سبباً يُبرر إعادة نفس المادة في طبعتها الجديدة، بعد أن نبه الدارسان المشار إليهما إلى ذلك<sup>(٥)</sup>.

ونود أن ننقل هنا القول الفصل لابن تيمية في هذه المسألة التي كثر حولها الشكوكوها هي كلماته بالحرف الواحد: «والذي يجب القطع به أن الله ليس كمثله شيء في جميع ما يصف به نفسه، فمن وصفه صفات المخلوقين في شيء من الأشياء فهو مخطئ قطعاً، كمن يظن أنه ينزل فيتحول كما ينزل الإنسان من السطح إلى أسفل الدار، كقول من يقول: إنه يخلو منه العرش، فيكون نزوله تفريغاً لمكان

(١) كتاب مختصر شيخ الإسلام، تحقيق: حامد الفقي، ص ٥٥.

(٢) نفس المصدر، ص ٥٤.

(٣) رحلة ابن بطوطة، ج ١، ص ٥٧. الطبعة الأزهرية.

(٤) البيطار. حياة شيخ الإسلام من ص ٤٦ - ٥٣، يضاف إلى ما بيناه أعلاه أن ابن تيمية لم يكن يعظ على المنبر وإنما كان يجلس على كرسي فضلاً عن محتوى جميع كتبه التي بين أيدينا وهي على نقىض افتاء ابن بطوطة الذي روى الحادثة المختلفة دون ثبت. كذلك ينظر مقدمة كتاب (مجموعة تفسير شيخ الإسلام ابن تيمية) بقلم عبد الصمد شرف الدين ط بومباي.

(٥) الطبعة الأولى شعبان ١٣٥٢هـ، ١٩٣٣م ابن تيمية، ص ١٠٩، بقلم: محمد بن شنب، والطبعة الجديدة الصادرة في ١٣٨٩هـ، ١٩٦٩م المجلد الأول عدد ٣، ص ٢٣١، ط كتاب الشعب.

وشعلاً لآخر، فهذا باطل يجب تنزيهه عن الرب عنه كما تقدم، وهذا هو الذي تقوم على نفيه وتنزيهه عن الرب عنه الأدلة الشرعية والعقلية»<sup>(١)</sup>.

إن ما يشفع لنا في نقل هذه العبارة -على طولها- رغبتنا في توضيح القول الفصل في هذه الفرية المنسوبة لابن تيمية.

وليس هذا فحسب، بل يضيف إلى ذلك قوله: وحينئذ فلفظ النزول ونحوه يتأول قطعاً، إذ ليس هناك شيء يتصور منه النزول، وهو يقصد بقوله: لفظ النزول ونحوه، الأمور الاختيارية الأخرى كالغضب والرضا والفرح، والدنس، والقرب والاستواء والنزول، بل والأفعال المتعدية كالخلق والإحسان وغيره<sup>(٢)</sup>.

من أجل هذا، وغيره مما أسلفنا توضيحة -كنا نود من صاحب كتاب ابن تيمية ليس سلفياً<sup>(٣)</sup> أن يختلط منهجاً مغايراً لما خطه لنفسه في هذا البحث، فإن إلقاء نظرة على مصادره توضح لنا أنه لم يرجع إلى مصدر واحد لشيوخ السلف.

هذا من ناحية النقل الذي ارتبط به ابن تيمية حيث كان يحرص في دفاعه عن نفسه أن يذكره كما تقدم ذلك أن مذهب السلف صار (منقولاً بإجماع الطوائف بالتواتر)<sup>(٤)</sup>.

إن دراسة الفكر التيمي تحتاج أولاً إلى الوقوف على نظرياته من كتبه بنظرة شاملة لأن سمات هذا الفكر تبرز من خلال اتجاهين -كشف عنهم أستاذنا الدكتور النشار من قبل - وعني بهما الجانب الهدمي والجانب الإنسائي. كذلك يتضح موقفه الوسط، أو ما نستطيع أن نسميه (النظريّة النسبيّة التيمية)، إذ لا نستطيع فهم المذهب عنده إلا في ضوء هذه النظرية التي لولاها لوحظ الباحث نفسه أمام مصاعب جمة بين اشتداد خصومة الشيخ في مواطن لبعض الفرق والشيوخ أو المناهج، وعودته إلى الرفق واللين، وربما إبداء الإعجاب أيضاً في موضع آخر.

(١) شرح حديث النزول، ص ٢٢٤.

(٢) شرح حديث النزول، ص ٢٢٤.

(٣) محمد عويس (ابن تيمية ليس سلفياً) دار النهضة العربية ١٩٧٠م، وقد حاول الجهد لإثبات فكرة سابقة، وهي رمي ابن تيمية بالتجسيم، إما بالاستناد على مصادر لا ترتبط بالمذهب السلفي، أو بغير النصوص والقفز إلى النتائج مباشرة دون تحقيق.

(٤) ابن تيمية. نقض المنطق، ص ١٢٥.

ونستطيع أن نتخذ من موقفه من الإمام الأشعري مثلاً واحداً على ما نقول<sup>(١)</sup>.

إن ما يعجبه في شيخ الأشاعرة هو وقوفه في وجه المعتزلة، إذ (لَمَّا) رجع من الاعتزال سلك طريقة أبي محمد بن كُلَّاب، فصارت طائفة ينسبونه إلى السنة والحديث من السالمية وغيرهم، كأبي علي الأهوازي يذكرون في مثالب أبي الحسن أبيه هي من افتراء المعتزلة وغيرهم عليه لأن الأشعري يبين من تناقض أقوال المعتزلة وفسادها ما لم يبينه غيره حتى جعلهم في قمع السمسمة<sup>(٢)</sup>.

أمّا نقده له فإنه يدور حول تأويل الأفعال الاختيارية، إذ يرى أن أي نفي يُعد من قبيل الاتجاه الجهمي لأن جهم بن صفوان أصبح علمًا على كل مذهب ينفي الصفات أو الأفعال أو هما معًا، فالمذهب الأشعري عنده يقترب ويتعد من أفكار جهم بقدر ما يقربه منها، ولا يقصد بذلك أنه تقيد بأفكاره من كافة الوجوه.

وكنا نود أيضًا من صاحب الكتاب الأنف الذكر أن يستخرج مذهب السلف من مظانه الحقيقة<sup>(٣)</sup> وأن يقف على الاصطلاحات التي تناولها المتكلمون في تناولهم للمذهب السلفي لأنهم يختلفون في استخداماتهم للاصطلاحات، فلذا قيل: إن مذهب السلف إنّما هو التوحيد والتنزيه دون التجسيم والتشبيه<sup>(٤)</sup>.

وهكذا يتضح ضرورة تحديد معانى الاصطلاحات، إذ يوضح ابن تيمية المقصود بهذه المفردات وأنّها تختلف معانىها عند الفرق طبقاً لاصطلاحاتهم التي اتفقوا عليها. فإن المعتزلة -مثلاً- يرون التوحيد في نفي الصفات، وكذلك الجهمية، فإذا خالفهم المثبتون، أطلقوا عليهم صفات المشبهين الجسمين. ومن المثبتين للصفات من يقصد بالتوحيد والتنزيه نفي الصفات الخبرية أو بعضها. ويعنى الفلاسفة بالتوحيد معنى مشابهًا لما يقصد المعتزلة. والتوحيد عند أصحاب وحدة

(١) وقال عند مناقشته في العقيدة الواسطية: (وأنا قد أحضرت ما يبين اتفاق المذاهب فيما ذكرته)، وأحضرت كتاب (تبين كذب المفترى...) لم يُضف في أخبار الأشعري المحمودة كتاب مثل هذا وقد ذكر فيه لفظه الذي ذكره في كتابه (الإبانة غاية الأمانى في الرد على النبهان) ج ١، ص ٢٨٩.

(٢) شرح حديث النزول، ص ٢٠٢.

(٣) نذكر على سبيل المثال كتاب (عقائد سلفية) تحقيق الدكتور علي سامي النشار، وعمار الطالبي.

(٤) نقض المطلق، ص ١٢٣.

الوجود هو الوجود المطلق<sup>(١)</sup>.

لهذا فإن شيخنا في تعريفه للتنزية، يستخرج المعنى من الآيات القرآنية فيرى في الآيتين «**قل هو الله أحد**» [الإخلاص: ١]، و «**ليس كمثله شيء وهو السميع البصير**» [الشورى: ١١] صفات التنزية تجمعها هاتان الآيتان، فإن أولهما: تنفي النقص عن الله، (وذلك من لوازم إثبات صفات الكمال من مدلول اسمه الصمد، والثاني: إنه ليس كمثله شيء من صفات الكمال الثابتة، وهذا مدلول اسمه الأحد)<sup>(٢)</sup>.

إن تحديد معانٍ الكلمات والمصطلحات أمر ضروري في نظر ابن تيمية لتوضيح المقصود فإن (لفظ الجسم والجوهر، ونحوهما لم يأت في كتاب الله ولا سنة رسوله، ولا كلام أحد من الصحابة والتابعين لهم بإحسان إلى يوم الدين وسائر أئمة المسلمين، المتكلم بها في حق الله تعالى لا بنفي ولا بإثبات)<sup>(٣)</sup>.

ومن قبيل هذه الكلمات لفظ (الجهة): فقد شرح المقصود به من عدة أوجه، فإن الخالق عز وجل (بائنٌ عن مخلوقاته عالٌ عليها، فليس هو في مخلوق أصلًاً سواء سمي ذلك المخلوق جهة أو لم يسم جهة.. ومن قال: إنه في جهة موجودة تعلو عليه أو تحيط به أو يحتاج إليها بوجه من الوجوه فهو مخطئ.. ومن سمي ما فوق العالم جهة وجعل العدم المخصوص جهة، وقال: هو في جهة بهذا المعنى، أي: هو نفسه فوق كل شيء فهذا معنى صحيح، ومن نفي هذا المعنى بقوله: ليس في جهة فقد أخطأه)<sup>(٤)</sup>.

وله بحث في الجسم يتناول الناحيتين اللغوية والكلامية، فمن حيث اللغة فإن الجسم عند أهلها هو الجسد<sup>(٥)</sup>، وللفظ يتضمن الغلظ والكتافة، ولكنهم لا يسمون الأشياء اللطيفة كالهواء وروح الإنسان القائمة بنفسها جسماً ولا جسداً<sup>(٦)</sup>. أمّا المتكلمون فقد استعملوا لفظ الجسد في أعمّ من المعنى اللغوي الآنف الذكر

(١) نقض المنطق، ص ١٢٤.

(٢) جواب أهل العلم والإيمان، ص ١٠٧، وينظر أيضًا تفسير سورة الإخلاص حيث شرح المعنى بتوسيع لا سيما ص ٢٠، ٧٦، ١٥٩.

(٣) بجموع فتاوى، ج ١٧، ص ٣١٣.

(٤) الجواب الصحيح، ج ٣، ص ٨٣.

(٥) الجواب الصحيح، ج ٣، ص ١٤٥.

(٦) نفس المصدر، والصفحة، وتفسير سورة الإخلاص وما بعدها.

فاستعملوه فيما يقوم بنفسه. ويقصد بعضهم بالجسم ما هو مركب من الجوادر المفردة، أو من المادة والصورة، والبعض يتنازع في خلق الأجسام منها (بل أكثر العقلاة من بين آدم عندهم أن السموات ليست مركبة لا من الجوادر المفردة، ولا من المادة والصورة، فكيف يكون رب العالمين مركباً من هذا وهذا؟<sup>(١)</sup>).

ونلاحظ أنه لا يوافق على ما ذهب إليه الكرامية في هذه النقطة، سواء كان مرادهم بالجسم أنه سبحانه جسم، أم المراد من قولهم أنه قائم بنفسه يُشار إليه (والتحقيق أن كلا الطائفتين مخطئة على اللغة أولئك الذين يسمون كل ما هو قائم بنفسه جسماً، وهم الذين سموا كل ما يشار إليه وترفع الأيدي إليه جسماً<sup>(٢)</sup>). وهذا دليل جديد نسوقه لقطع الصلة بين التشابه في الرأي بين الكرامية -باعتبارهم من المحسنة- وابن تيمية، فضلاً عن نقده لهم في موضوعات سابقة.

ويكاد يتفق موقف ابن تيمية من حيث اعتباره -افتراءً- بجسمًا مع موقف سلفه الإمام أحمد. يحدثنا الشيخ السلفي عمًا بدر من مخالفيه أثناء مناقشته في (العقيدة الواسطية) فيقول: وقال أحد كبار المخالفين: فحينئذ يجوز أن يُقال: هو جسم لا كالأجسام.. فقلتُ له: -وبعض الفضلاء الحاضرين- إنما قيل: إنه لو وصف الله بما وصف به نفسه، وبما وصفه به رسوله ﷺ وليس في الكتاب والسنة أن الله جسم حتى يلزم هذا السؤال<sup>(٣)</sup>.

وبنظرية مقارنة لما حذر في امتحان الإمام أحمد، نعثر على ألفاظ مشابهة، إذ لما ناظروه وذكروا أمامه الجسم أجابهم بقوله تعالى: ﴿اللهُ أَحَدُ اللَّهِ الْمَصْدَرُ﴾ [الإخلاص: ١-٢]، وإنما لفظ الجسم فلفظ مبتدع محدث ليس على أحد أن يتكلم به أبداً<sup>(٤)</sup>. وهذا لا يمنع من اتخاذ موقف التشدد إزاء المحسنة أمثال هشام وأتباعه الذين وصفوا الله بما تنزعه عنه من المماطلة للمحلوقات والاتصال بالنقائص<sup>(٥)</sup>.

(١) شرح حديث النزول، ص ٧٣.

(٢) شرح حديث النزول، ص ٨٢.

(٣) غاية الأمان في الرد على النبهاني، ج ١، ص ٢٨٢.

(٤) تفسير سورة الإخلاص، ص ٦٨، وينظر أيضاً: شرح حديث النزول، ص ٨٣.

(٥) نفس المصدر، ص ٥٩، ٦٠.

وربّما يتطلب هنا إثبات الاتجاه السلفي لابن تيمية أن نأتي بنص عن الدارمي (٢٨٢هـ) أيضًا، فقد نفى عن نفسه قصد معنى الجوار (والتركيب، ونَزَّهَ الله عن ذلك واعتبره من قبيل الادعاء الكاذب<sup>(١)</sup> وصرح في وجه معارضه بأنه يعلن تمكّه بما قاله ابن عباس (ليس لله مثل ولا شبه، ولا كمثله شيء. ولا كصفاته صفة)<sup>(٢)</sup>. ويبيّن أخيرًا من موضوع التحسيم، شرح ابن تيمية لمعنى التركيب لإزالة الشبهة القائمة على أن كل ما تقوم به الصفات فهو مركب من أجزاء<sup>(٣)</sup>. فقد يقصد به تركيب الجسم من أجزاء متفرقة فاجتمعت مثل الأطعمة والأشربة والملابس والمساكن وغيرها فصارت مركبة بعد أن كانت متفرقة والتركيب هنا يُراد به التأليف بين الأجزاء. والمعنى الأخص للتركيب هو ما يُطلق على المركب الذي لا يمترج فيه أحد الطرفين في الآخر كتركيب الباب في موضعه مثلاً (ومعلوم أن عاقلاً لا يقول: إن الله تعالى مركب بهذا المعنى الأول ولا بالثاني)<sup>(٤)</sup>.

إن تنزيه الله عن التحسيم قائم على نفي التركيب –أيًّا كان معناه– (لأن المركب مفتقر إلى ما تركب منه وما تركب منه غيره، وواجب الوجود لا يفتقر إلى غيره، فواجب الوجود لا تركيب فيه)<sup>(٥)</sup>.

وعلى هذا فهو يُقرر في جزم وقطع أن الرب موصوف بالصفات (وليس جسماً مركباً لا من الجوهر المفردة، ولا من المادة والصورة)<sup>(٦)</sup>.

من هذا يتبيّن لنا أن الإلزام بالتشبيه والتحسيم مرفوض عنده؛ لأن كنه الباري غير معلوم للبشر وكذلك صفاتاته وأفعاله. ويربط ابن تيمية هنا بين إثبات الذات والصفات من حيث الجملة على الوجه الذي ينبغي لله تعالى، وبين المخلوقات في الجنة، وربّما أدى هذا إلى الظن بأنه يذهب إلى أن الرؤية في الجنة هي رؤية حسية.

(١) الدارمي. الرد على الجهمية، ص ٥٤٥ (عقائد السلف).

(٢) نفس المصدر، ص ٥٦٤.

(٣) شرح حديث النزول، ص ٣٩.

(٤) الرد على المنطقين، ص ٢٢٣.

(٥) شرح العقيدة الأصفهانية، ص ٢١.

(٦) شرح حديث النزول، ص ٣٩.

ولكنتنا إذا عدنا إلى مراجعة أدلةه على إثبات التقزية، مع الأخذ في الحسبان أن ما ورد بالقرآن من صفات الجنة لا يتصل إطلاقاً بما هو معروف في الدنيا، أمكننا أن نستبعد هذه الرؤية الحسية، لأنه ينفي الكيفية عن صفات الله وأفعاله فينبتها بلا كيف لأنّها من التأويل الذي لا يعلمه إلا الله وحده، وفي الحديث عن الجنة، يستشهد بقول ابن عباس: (ليس في الدنيا ممّا في الجنة إلا الأسماء)<sup>(١)</sup>. التمييز بين لذات الدنيا ولذات الآخرة:

ولكن المشكلة تدعونا إلى التنقيب عن آراء الشيخ في تعريف اللذات، والتفرقة بين الخاصة بالدنيا، ولذات الآخرة.

في تعريف جامع لأنواع اللذات الثلاثة عند الفلاسفة يقول ابن تيمية: إنّهم حصروها في ثلاثة: (حسية، ووهمية، وعقلية، والحسية في الدنيا غايتها دفع الألم، والوهمية خيالات وأض Hatchات، ولذات الحقيقة هي العلم)<sup>(٢)</sup>.

وله هنا ثلاثة مأخذ: أولها أنّهم أخطأوا في جعلهم جنس العلم غاية لأن العلم بحسب المعلوم، فالمعلوم الحبوب تحبه النفس، وبالعكس المكروه تحذره وتدفع ضرره ويخشى أن يؤدي الأخذ بهذه الفكرة إلى جعل غاية الأعمال كلها العلم فقط وهو عند الفلاسفة ومن سلك طريقهم يؤدي إلى علم لا حقيقة لمعلومه في الخارج، وهو ما صرّح به ابن سبعين وابن عربي، فقالا: إن ما وصلنا إليه هو أن الوجود واحد<sup>(٣)</sup>. كذلك فإن ما يخشى ابن تيمية من الأخذ بنظريات الفلاسفة هو تحويل العقيدة في الإسلام إلى اتجاهاتهم في العلوم والعبادات. فإن الأعمال –أو العبادات– عند الفلاسفة تهدف إلى تهذيب الأخلاق، والشريعة عندهم سياسة مدنية، بينما الأعمال في الإسلام هي عبادة الله (والعلوم تصدق الرسول ﷺ)<sup>(٤)</sup>.

(١) الرسائل الكبرى، ج ١، ص ٤٧٤، وج ٢، ص ١١، وينظر أيضًا تفسير القرطبي (العدد ٧٦ مطابع الشعب).

(٢) النبوات، ص ٨٤.

(٣) نفس المصدر، ص ٨٧.

(٤) نفس المصدر، ص ٨٦.

والخطأ الثاني في تعريف الفلسفه للذة هو جعلهم أن غاية النفس التشبه بالله —متابعةً منهم لأرسطو— ولهذا جعلوا حركة الفلك للتتشبه به، بينما لا يكون التشبه إلا بين اثنين متحددين في الهدف كالأمام والمؤتم به مثلاً (وليس الأمر هنا كذلك)، بل الرب هو يعرف نفسه ويحب نفسه ويثنى على نفسه، والعبد بمحاجته وسعادته في أن يعرف ربه ويحبه ويثني عليه<sup>(١)</sup>. ويتم صلاح نفس العبد في تمام الحبة للمعلوم المعبد (وهي عبادته لا في مجرد علم ليس فيه ذلك)<sup>(٢)</sup>. أي أن اللذة ترتبط بالعمل — وهو العبادة— وليس الحس.

ويتعدد —أخيراً— بإيجاز مناهج الفلسفه، وإن كان يحصره في نطاق الحديث عن اللذات، فيذكر أن ما عندهم ليس علمًا بالله بل هو جهل.

فإذا انتقل إلى الآخرة، فإن الحديث يرتبط أولاً بالمخلوقات في الجنة من المأكولات والمشروبات والملابس وهي لا تمثل ما خلقه الله في الدنيا وإن اتفقا في الاسم<sup>(٣)</sup> بينما لا نعلم حقيقتها مصداقاً لقوله تعالى: «فَلَا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَا أَخْفَيَ لَهُمْ مِنْ قَرْةِ أَعْيُنٍ جَزَاءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ» [السجدة: ١٧].

ونستطيع أن نستنتج النفي القاطع للرؤيه الحسية من وصفه لمحودات الجنة بأنّها لا تمثل ما نعرفها عنها في الدنيا لا في الصورة ولا في الماده، وهذا هو التأويل الذي لا نعلم.

فإذا تحدث عن الاستواء فإننا لا نعلم الكيفية التي اختص بها الرب مع أننا نعرف أن تفسيره هو العلو والاعتدال ولكننا (لا نعرف الفارق الذي امتاز الرب به، فصرنا نعرفه من وجه ونجهله من وجه، وذلك هو تأويله)<sup>(٤)</sup>.  
ثانياً: العالم:

استبعد ابن تيمية نظريات الفلسفه في الإلهيات، وبالمثل فعل في نظرته إلى العالم. فقد هدم ما بنوه من آراء لتفسير العالم الطبيعي من حيث الإيجاد أو الخلق أو

(١) النبوات، ص ٨٩.

(٢) نفس المصدر، ص ٨٩.

(٣) تفسير سورة الإخلاص، ص ٧٦.

(٤) نفس المصدر، ص ١١٢.

التكوين، وفي معاجلتهم أيضاً للحركة أو علاقة الله بالعالم. ولعل أبرز ما يُلاحظ في كلام الفلاسفة هو اقتصار معرفتهم على الأمور الحسية الطبيعية، فهم لا يعرفون إلا الحسيات وبعض لوازمه (إن هؤلاء الفلاسفة أتباع أرسطو لا يعرفون الملائكة)، بل ولا الجن وإنما علمهم بمعارف الأجسام الطبيعية<sup>(١)</sup>، وقد ظهر عجزهم عن الإحاطة بال موجودات - كالغيب الذي تخبر به الأنبياء - (فإن ما لا يشهده الآدميون من الموجودات أعظم قدرًا وصفةً مما يشهدونه بكثير)<sup>(٢)</sup>.

إن مصدر المعرفة الصحيحة لما وراء الحس هو الأنبياء الذين أخبروا البشر بوجود الملائكة والعرش والجنة والنار، ولكن الفلاسفة والمتأثرين بهم، إذا ما سمعوا عنها - ومع ظنهم أنه لا موجود إلا ما علموه - اضطروا إلى تأويل كلام الأنبياء على ما عرفوه دون إقامة الأدلة على صحة تأويلاتهم.

ويشتند ابن تيمية في معارضته لآراء الفلاسفة، وينص منهم بالذكر ابن سينا الذي قام بعملية تلقيق بين الفلسفة اليونانية ومع ما جاءت به الرسل. والحق أن فلاسفة اليونان يجهلون معرفة الله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر، (وأرسطو ونحوه من المتكلمين واليونان كانوا يعبدون الكواكب والأصنام، وهم لا يعرفون الملائكة والأنبياء، وليس في كتب أرسطو ذكر شيء من ذلك)<sup>(٣)</sup>.

وقد حاول ابن سينا إثبات النبوة بعدة خصائص منها أن يكون للنبي قوة تخيلية تخيل له ما يعقل في نفسه، فيرى صوراً أو يسمع أصواتاً دون أن يكون لها وجود بالخارج تأثر بالأعداد المجردة عند فيثاغورث والمثل الأفلاطونية المجردة وزعم أن تلك الصور هي ملائكة الله وتلك الأصوات هي كلام الله تعالى وربما يشير أيضاً إلى جبريل عليه السلام. وسنوضح أسباب أخطائه بعد قليل، عند تناول صفات الملائكة بعامة وجبريل بخاصة. هذا فيما يتصل بالنبوة.

(١) الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح، ج ٣ ص ٢٠٠.

(٢) فتاوى، ج ١٧، ص ٣٣٥.

(٣) الفرقان بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان.

أمّا الزعم بأن العقول والآنفوس هي الملائكة، وأنّها معلولة عن الله وصادرة من ذاته صدور المعلول عن علته، فإنه بثباته القول بأنّها متولدة عن الله، وأن الله ولد الملائكة<sup>(١)</sup>.

ليست الملائكة إذن هي العقول أو النفوس في نسق الوجود عند الفلاسفة، كما أنها - كما أخبر القرآن - ليست آلة وأرباباً صغرى التي كان يعبدوها الصابئة. يقول تعالى: «أَنَّى يَكُونُ لَهُ وَلَدٌ وَلَمْ تَكُنْ لَهُ صَاحِبَةٌ» [الأنعام: ١٠١] للرد على القائلين بالتوارد.

ويقول تعالى: «وَلَا يَأْمُرُكُمْ أَنْ تَتَّخِذُوا الْمَلَائِكَةَ وَالَّبَيْنَ أَرْبَابًا أَيْمَرُكُمْ بِالْكُفْرِ بَعْدَ إِذْ أَنْتُمْ مُسْلِمُونَ» [آل عمران: ٨٠] لبيان خطأ الصابئة عبادة الملائكة والكواكب. وكيف يكونون أرباباً وهم معدون مذللون؟<sup>(٢)</sup>.

ومن الأمثلة على تأويلاً لهم هم أنهم (يجعلون اللوح المحفوظ هو النفس الفلكية كما يجعلون العقل والقلم هو العقل الأول، والعرش هو الفلك التاسع)<sup>(٣)</sup>.  
وسنعرض للنقد الذي وجهه شيخنا إلى نظرية الصدور عن الواحد، إلا أننا نلاحظ أنه يخلص لوجهة الوسط من الآراء والفرق حيث يعطي كل ذي حق حقه، فهو ينظر إليها من خلال نظريته النسبية. إن ابن تيمية يذهب هنا إلى القول بأن الأجزاء الصحيحة لكل من نظريات فيثاغورث وسقراط وأفلاطون ترجع إلى بعض ما جاءت به الرسل في أمر الملائكة، لأنّهم هاجروا إلى أرض الأنبياء بالشام - فيما عدا أرسطو - وتلقوا عن لقمان الحكيم وأصحاب داود وسليمان من بعده<sup>(٤)</sup>.

إلا أن أصناف الملائكة وأوصافهم وأفعالهم التي ذكرها القرآن تختلف ما يزعمه فلاسفة من أن جبريل هو العقل الفعّال، مع جعلهم العقول والآنفوس ملائكة، ذلك لأنّهم - أي: الملائكة - هم أعظم مخلوقات الله، فهم ليسوا بشرًا وليسوا أعراضًا<sup>(٥)</sup>.

(١) نقض المنطق، ص ١٠٦.

(٢) نقض المنطق، ص ١٠٧.

(٣) الجواب الصحيح لمَنْ بَدَلَ دِينَ الْمَسِيحِ، ج ٣، ص ٢٠٧.

(٤) نقض المنطق، ص ١١٣.

(٥) الفرقان بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان، ص ٩٠.

## الخلق والإبداع بدلاً من الصدور عن الواحد:

يرى ابن تيمية أن معنى القول بأن الواحد لا يصدر عنه إلا واحد، هو إنكاره فكرة الإحداث والفعل بالمشيئة والقدرة؛ لأن الصدور يعني لزومه للواحد ووجوبه به (ونحن لا نتصور في الموجودات شيئاً صدر عنه وحده شيء منفصل عنه كان لازماً قبل هذا الوجه<sup>(١)</sup> بل إن المشاهد أن كل صادر في الوجود فإنه يصدر عن اثنين فصاعداً: كالولد فهو صادر عن والديه، والنار والخطب، والشمس والأرض ولو أن أحدهما الفاعل والآخر القابل<sup>(٢)</sup>.

وللبرهنة على خطأ القياس في العلة والتولد وجعل العالم يصدر عن الله تعالى بالتعليل والتولد، يستشهد الشيخ بالآيات القرآنية الدالة على ذلك، مثل قوله تعالى: «وَمِنْ كُلِّ شَيْءٍ خَلَقْنَا زَوْجَيْنَ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ» [الذاريات: ٤٩]، وقد تنزه الله عن اتخاذ الولد والصاحبة ورد على هؤلاء الذين: «جَعَلُوا لِلَّهِ شُرَكَاءَ الْجِنِّ وَخَلْقَهُمْ وَخَرَقُوا لَهُ بَيْنَ وَبَيْنَ زَوْجَيْنَ بِغَيْرِ عِلْمٍ سَبَحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يَصْفُونَ بَدِيعُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ أَتَيْ يَكُونُ لَهُ وَلَدٌ وَلَمْ تَكُنْ لَهُ صَاحِبَةٌ وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ» [الأنعام: ١٠١، ١٠٠]، فيبين القرآن خطأ القياس في العلة والتولد، وأثبت أن الله خلق كل شيء خلقاً، وأنه خلق من كل شيء زوجين اثنين<sup>(٣)</sup>.

والمقارنة بين معنى الخلق الذي جاء به القرآن ينافق نظرية الصدور؛ لأن آيات الكتاب المتضمنة للخلق تعني الإبداع والإنشاء، كما تنص أيضاً على التقدير (عندهم العقول والنفوس ليس لها مقداراً ولا هي أيضاً مبدعة الإبداع المعروف)<sup>(٤)</sup>. أمّا القرآن فقد أخبرنا في أكثر من موضع أن الله تعالى خلق السموات والأرض وما بينهما في ستة أيام<sup>(٥)</sup>، بل اتفق دين أهل الملل جميعاً -من المسلمين واليهود

(١) شرح العقيدة الأصفهانية، ص ٤٦.

(٢) نفس المصدر، ص ٤٧، ٤٨، ونقض المنطق، ص ١٠٧.

(٣) نقض المنطق، ص ١٠٧، وفي تعريفه للخلق يقول: (والخلق يتضمن الحدوث والتقدير فيه معنى الإبداع والتقدير) بيان موافقة صريح المعمول، ج ٣، ص ٩١.

(٤) بغية المرتاد، ص ٢٨.

(٥) مجموع فتاوى، ج ٧١، ص ٢٣٥.

والنصارى - على أن الله خلق السموات والأرض في ستة أيام من مادة كانت موجودة قبلها، وهي الدخان وهو بخار الماء مصداقاً لقوله تعالى: ﴿ثُمَّ اسْتَوَى إِلَى السَّمَاوَاتِ وَهِيَ دُخَانٌ فَقَالَ لَهَا وَلِلأَرْضِ ائْتِيَا طَوْعًا أَوْ كَرْهًا قَالَتَا أَتَيْنَا طَائِعَيْنِ﴾ [فصلت: ١١]، وقد قدرت المدة الزمنية لهذه الأيام الستة بحركة أخرى مُعايرة لحركة الشمس والفلك في أرضنا <sup>(١)</sup>.

وللرد على المعتزلة القائلين بأن المعدوم الشخصي شيء <sup>(٢)</sup> يورد ابن تيمية عقيدة أهل السنة وهي: (أن الأشياء ثابتة في علم الله قبل وجودها، ليست ثابتة في الخارج) <sup>(٣)</sup>. ولا حجة في خطاب التكوين: ﴿إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئًا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ﴾ [يس: ٨٢]؛ لأن الخطاب موجه إلى معانٍ (ثابتة لله تعالى قبل وجود المخلوق) <sup>(٤)</sup>.

المعدوم إذن ليس موجوداً في الخارج (وأماماً ما عُلِمَ وأريد كان شيئاً في العلم والإرادة والتقدير فليس وجوده في الخارج محالاً، بل جميع المخلوقات لا توجد إلا بعد وجودها في العلم والإرادة) <sup>(٥)</sup>. ولزيادة الإيضاح يوجه ابن تيمية النظر إلى ما يجده الإنسان في نفسه، فيقدر أولاً أمراً في نفسه يريد أن يفعله، ثم يوجه إرادته وطلبه إلى ما يريد، فيتم تحصيل المطلوب بحسب القدرة، وبالعكس إذا عجز لم يحصل والله المثل الأعلى (والله سبحانه وتعالى على كل شيء قادر، وما شاء كان، وما لم يشأ لم يكن، فإن أمره إذا أراد شيئاً أن يقول له كُنْ فيكون) <sup>(٦)</sup>.

وفي رأيه أن الفلاسفة القائلين بأن الماهيات الكلية المطلقة ثابتة في الأعيان يشبه نظرية المعتزلة السابق الإشارة إليها. وينفي الشيخ نفيًا قاطعاً أن يكون في الأعيان الموجودة في الخارج شيء مطلق (إنما هو عين من الأعيان أشير إليها، فقيل: هذا

(١) شرح حديث النزول، ص ٢١٠.

(٢) بغية المرتاد، ص ١٠٢.

(٣) نفس المصدر، ص ١٠٥.

(٤) موافقة صريح المعمول، ج ٢، ص ٢٤٨.

(٥) مجموع الرسائل الكبرى، ج ٢، ص ٧٤.

(٦) نفس المصدر، ص ٧٥.

إنسان، فإنَّه يعلم بالحس والعقل أنَّه ليس فيه شيءٌ مشتركٌ<sup>(١)</sup>. ويقدم مثالاً ثالثاً وهو أنَّ علمنا بالماء والنار، هو مطابقة العلم للمعلوم فليس في قلوبنا ماء ونار. وفي هذه القضية مراتب أربعة مشهودة هي الوجود العيني –أي: الماء والنار، والعلمي –أي: العلم بذلك، واللفظي –الذي يُطابق العلم، والرسمي وهو أنَّ الخط يُطابق الرسم (وجود في الأعيان وفي الأذهان وفي اللسان وفي البناء).

وتشير هنا براعة ابن تيمية في الربط بين نظريته في الوجود ونظريته في المعرفة فيقول: (وقد تشبه هذه المطابقة مطابقة الصورة التي في المرأة للوجه، ومطابقة النّقش الذي في الشمعة والطين لنّقش الخاتم الذي يطبع ذلك له)<sup>(٢)</sup>.

وسنراه أيضاً ينقد نظرية الجوهر الفرد لكي يؤكّد نظرية الخلق ويدعمها.

**خلق العالم وتدبره:**

بعد أن استبعد نظرية الصدور لأنَّها تنكر الخلق، فإنَّه ناقش نظرية الجواهer الفردة أيضاً لأنَّها قد تؤدي إلى المساس بفكرة الخلق والتدبر.

ويعرض ابن تيمية لهذه النّظرية القائمة في صورتها العامة على أنَّ الأجسام متماثلة لأنَّها مركبة من الجواهer المتماثلة وإنَّما اختلفت باختلاف الأعراض<sup>(٣)</sup>.

إنه يعارض تفسير الحركة في الأجسام بأنَّ الله لا يحدث شيئاً قائماً بنفسه، وإنَّما يحدث الأعراض التي هي الاجتماع والافتراق. والحركة والسكنون وغير ذلك من الأعراض؛ لأنَّه يرى أنَّ القول بأنَّ الجواهer باقية وتعاقب عليها الأعراض الحادثة يؤدي إلى إنكار خلق الله لشيء من الأشياء (فإنَّه عندهم لم يحدث إلا الصورة التي هي عرض عند قوم أو جوهر عقلي عند قوم)<sup>(٤)</sup>.

أمَّا حقيقة الخلق الثابتة بالآيات القرآنية، فمنها قوله تعالى: ﴿أَوْ لَا يذكُرُ الإِنْسَانُ أَنَّا خَلَقْنَاهُ مِنْ قَبْلِ وَلَمْ يَكْ شَيْئاً﴾ [مريم: ٦٧]، وهو أمرٌ للإنسان بأنَّ يتذكّر

(١) بغية المرتاد، ص ١٠١، والسائل بالماهيات الكلية أو نظرية المثل هو أفلاطون.

(٢) بغية المرتاد، ص ١٠٥.

(٣) فتاوى، ج ١٧، ص ٢٤٤.

(٤) البوات، ص ٥٥، ط المنيرية ١٣٤٦ هـ.

خلقه من نطفة. فإذا ما فسر الإنسان المخلوق على ضوء نظرية الجوادر الفردة، فإن جوادر الإنسان ما زالت باقية وحدث لها الأعراض (ومعلوم أن تلك الأعراض وحدتها ليست هي الإنسان، فإن الإنسان مأمورٌ منها حي عليم قادر متكلم سميع بصير موصوف بالحركة والسكنون وهذه صفات الجوادر، والعرض لا يوصف بشيء لا سيما وهم: يقولون العرض لا يبقى زمانين) <sup>(١)</sup>.

ولكن نظرية الخلق تختلف عن نظرية الجوادر (إذا خلق الله الإنسان من المني فالمني استحال وصار علقة، والعلقة استحالت مضغة) <sup>(٢)</sup>، ثم إلى عظام إلخ..

وقد رأينا ابن تيمية يهدم نظرية الصدور عن الواحد عند بعض الفلاسفة لأنّها تنكر الخلق. فإنه بالمثل استبعد نظرية الجوادر عند المتكلمين، ونرى هنا ترابطًا في موقفه من العالم، وبعد أن أثبتَ أنه محدث وأن كل ما سوى الله فهو مخلوق، فقد وضع النسق المتكامل للعالم من واقع الآيات القرآنية.

أما صلة الله بالعالم، فهي ليست من قبيل حركة العشق الأرسطي، وليس حركة الأعراض للجوادر الثابتة كما يرى المتكلمون، ولكنها صلة قائمة على الخلق والتدبير.

أما الخلق فإن القرآن يدلُّ على أن ما سوى الله مخلوق مفعول محدث <sup>(٣)</sup>.

أما التدبير والعنابة فإنه ثابت أيضًا بالأدلة القرآنية، فإن (كل ما في السموات والأرض مسلم لله، إماً طوعًا وإماً كرهاً) <sup>(٤)</sup>. وهو سبحانه مدبر معبد بينما العبد مربوب مقهور <sup>(٥)</sup>.

إن العالم إذن يفتقر إلى حالقه في الإيجاد ابتداء، كما يفتقر إلى الباري أيضًا في العنابة والتدبير.

ويستند ابن تيمية في نظريته عن التدبير بما يستشهد به في القرآن من الآيات العديدة التي تصف الملائكة، فليست الملائكة هم العقول أو النفوس في نسق الوجود

(١) نفس المصدر، ص ٥٦.

(٢) النبوات، ص ٥٧.

(٣) منهاج السنة، ج ١، ص ٣٦.

(٤) جامع الرسائل، ص ٢٤.

(٥) نفس المصدر، ص ٢٥.

عند الفلاسفة، وإنما - كما أخبر الكتاب - ليسوا أرباباً أو آلهة<sup>(١)</sup>، كما أن لهم علوماً (وأحوال وإرادات وأعمال، وهم من الكثرة بحيث لا يحصي عددهم إلا الله)<sup>(٢)</sup>. أمّا أعمالهم المكلفون بها، فإن ابن تيمية يقدم الآيات التي تصف أعمالهم من حيث تسجيل أفعال بني آدم وتعضيد المُحَاهِدِين وقبض الأرواح إلخ.. فهم باختصار رسول الله (في تنفيذ أمره الكوني الذي يدبر به السموات والأرض... وأمره الديني الذي تتنزل به الملائكة)<sup>(٣)</sup>. وينقسم دور الملائكة -فيما يرى ابن تيمية- إلى قسمين:

منهم ملائكة موكلة بالسحاب والمطر -وهو رزق الأجساد وقوتها- ومنهم ملائكة بالعلم والهدا -أي: رزق القلوب وقوتها<sup>(٤)</sup>. ويقول الشيخ: فإنَّه سبحانه وتعالى يدبر أمر السموات والأرض بملائكته التي هي السفراء في أمره، ولفظ (الملك) يدل على ذلك<sup>(٥)</sup>.

ومع أنهم رسول الله؛ إلا أن الأنبياء والأولياء أفضل من الملائكة -وهو القول المشهور عند أهل السنة والجماعة. وقد أورد ابن تيمية نصاً لعبد بن سلام عندما سُئل عمّا إذا كان محمد ﷺ أفضلاً أيضًا من جبريل وميكائيل، حيث أجاب بأنهما (خلق مسخر مثل الشمس والقمر، ما خلق الله خلقاً أكرم عليه من محمد)<sup>(٦)</sup>. ومن خصائص الملائكة أنَّهم يسبحون الليل والنهار لا يفترون، غير أن هذا لا يشغلهم عن التدبر الذي وكلوا به. ورُبما ترجع أفضلية الرسل عليهم إلى أنَّهم

(١) نقض المنطق، ١٠٩.

(٢) نفس المصدر، ص ١٠٠.

(٣) نفس المصدر، ص ١٠٠.

(٤) نفس المصدر، ٣٢، ٣٦. السيوطي الإتقان في علوم القرآن ج ٢، ص ٧١، يقول السيوطي: إن ميكائيل (ملك الرزق الذي هو حياة الأجساد، كما أن جبريل ملك الوحي الذي هو حياة القلوب والأرواح).

(٥) نقض المنطق، ص ٣٢.

(٦) بغية المرتاد، ص ٢٢.

يدعون الناس لعبادة الله (ويعلمونهم ويأكلون الطعام ويمشون في الأسواق) <sup>(١)</sup>. والله وحده هو رب كل شيء ومليكه إذ يقول: ﴿قُلْ ادْعُوا الَّذِينَ زَعَمْتُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ لَا يَعْلَمُونَ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ فِي السَّمَاوَاتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ وَمَا لَهُمْ فِيهَا مِنْ شَرِكٍ وَمَا لَهُمْ مِنْ ظَهِيرَةٍ﴾ [سبأ: ٢٢]. يقول ابن تيمية في شرحه للمعنى: (ولكن الذي ثبت الله من هذا الاختصاص لا يماثله فيه شيء وتأويل ذلك معرفة ملائكته وصفاتهم وأقدارهم وكيف يدبّر بهم أمر السماء والأرض) <sup>(٢)</sup>. حتى يؤكد الانفراد المطلق لله بالخلق والأمر فإنه يذكر أن كل ما سوى الله مخلوق وملوك له وهو سبحانه يدبّر أمر العالم بنفسه وملائكته التي هي رسّله في خلقه وأمره.

**ثالثاً: الإنسان:**

يعرف ابن تيمية الإنسان بأنه: حي، حساس، متحرك بالإرادة <sup>(٣)</sup>. وقد ظهر لنا عند عرضنا لأفكاره حول المعرفة بالله عز وجل وأنّها فطيرية، أنّها تتم عن طريق القلب أنه يتقيّد بنص الحديث الذي يعرّف القلب بأنه سيد الأعضاء ورأسها «إِنَّ فِي الْجَسْدِ مَضْعَةً إِذَا صَلَحَتْ صَلَحَ الْجَسْدُ كُلُّهُ، وَإِذَا فَسَدَ فَسَدَ الْجَسْدُ كُلُّهُ أَلَا وَهِيَ الْقَلْبُ» <sup>(٤)</sup>.

ولكن كيف يتم العلم؟ وما هي نظرية المعرفة عنده؟  
**نظرية المعرفة:**

يذكر شيخنا أن القلب بنفسه يقبل العلم، ولكن الأمر يتوقف على شروط أو استعدادات، فإذا تم الفعل بواسطة الإنسان أي: رغب في العلم أصبح مطلوباً. يمكن أن يأتي العلم فضلاً من الله ويصبح في هذه الحالة موهوباً <sup>(٥)</sup>.

(١) نفس المصدر، ص ٢٣.

(٢) تفسير سورة الإخلاص، ص ١١١.

(٣) منهاج السنة، ج ٢، ص ٤.

(٤) المنهج، ص ٣٠٨.

(٥) نفس المصدر، ص ٣٠٩.

وإذا كان الإنسان هو الراغب في العلم فإن القلب يوجهه نحو الأشياء ابتعاداً العلم بها مستخدماً في ذلك وسائلين هما: السمع، والبصر. وهذه الأعضاء الثلاثة عنده هي أمهات ما يدرك به العلم الذي يميز الإنسان عن سائر الحيوانات التي تشاركه في الشم، والذوق، واللمس.

ولكي يتم صلاح القلب ينبغي أن يعقل الأشياء ولا يقتصر على العلم بما فحسب (والذي يعقل الشيء هو الذي يقيده ويضبطه ويعيه ويشهده في قلبه، فيكون وقت الحاجة إليه غنياً فُيُطابق عمله قوله، وباطنه ظاهره، وذلك هو الذي أُوتى الحكمة<sup>(١)</sup>). ويشبه سائر الأعضاء بأنهم كالحجبة للقلب، فالآذن مثلاً تحمل الكلام المشتمل على العلم إلى القلب، والعين تُبصر ما تنظر إليه، وإذا علم القلب ما نظر إليه فذاك مطلوبه ولكن خصائص العين تقصر عن القلب والأذن لأنها بواسطتها يرى صاحبها الأشياء الحاضرة والأجسام فحسب، ولهذا يمتاز القلب والأذن عنها بأن الإنسان يعلم بما غاب عنه من الأمور الروحانية والمعلومات المعنوية.

وينفرد القلب وحده بأنه يعقل الأشياء بنفسه ويختلف بذلك عن الأذن التي يقتصر دورها على حمل القول والكلام إلى القلب فيأخذ منه ما فيه من العلم (صاحب العلم في حقيقة الأمر هو القلب وإنما سائر الأعضاء حجة له توصل إليه من الأخبار ما لم يكن ليأخذه بنفسه).

أما الغرض من القلب فإنه قد خلق لذكر الله سبحانه إذ عبر عن ذلك سليمان الخواص -على الأرجح- بقوله: (الذكر للقلب بمنزلة الغذاء للجسد فكما لا يجد الجسد لذة الطعام مع السقم فكذلك القلب لا يجد حلاوة الذكر مع حب الدنيا)<sup>(٢)</sup>. ويقلب ابن تيمية ما اشتغلت عليه هذه العبارة من معانٍ تدور حول خلق القلب، وطبيعته، ثم ينتقل من هذا إلى البرهنة على أنه أداة معرفة بالله. فمن حق القلب أن يوضع في موضعه فينشغل بالله ويفكر في العلم. وعلى العكس من ذلك، فإنه إذا وضع في غير موضعه وصرف في الباطل، فإن الهوى سيضله عن معرفة الحق،

(١) المنطق، ص ٣٠٩.

(٢) المنطق، ص ٣١٣.

إِمَّا بشغله بفتن الدنيا، ومطالب الجسد وشهوات النفس، أو بتصده عن النظر في الحق، منذ البداية وبصره إلى الباطل الذي يتمثل في الأفكار والمفاهيم المرتبطة بعلاقتي الدنيا، وشهوات النفس، وفي الأهواء المؤدية إلى الهالاك <sup>(١)</sup>.

وتظهر طبيعة القلب إذا ما قارناه بعلاقته بالعلم، فإنه يشبه الإناء للماء، فإذا قبل الذكر والعلم أصبح رقيقاً صافياً، وإذا انصرف إلى الباطل عاند الحق ووضع في غير موضعه <sup>(٢)</sup>. ولكن القلب المشغول بالله الناظر في العلم فهو الموضوع في موضعه، فيتحقق به معرفة الله - وهو الحق المبين (إذ كان كل ما يقع لمحه ناظر أو يجول في لفته خاطر فالله ربه ومنشئه وفاطره ومبدئه لا يحيط علمًا إلا بما هو من آياته البينة في أرضه وسمائه) <sup>(٣)</sup>.

ويظهر لنا المقصود من تعريف الإنسان بأنه متحرك بالإرادة عندما ننظر فيما يذكره ابن تيمية من أن الإرادة هي عمل القلب <sup>(٤)</sup>، ويفرق بين الإرادة والهم أي: بين المريد والفاعل لينتقل بالفكرة إلى معالجة الأفعال الإنسانية التي يحاسب عليها، وصلة ذلك بارتكاب الذنوب والتوبة منها، إلى غير ذلك من السلوك الإنساني، فالهم بالحسنة تُكتب واحدة مع أنها لم تتحقق ولكن الهم في ذاته يدل على الطاعة، فإذا ما نفذت كتبها الله له عشر حسناً <sup>(٥)</sup> وبالعكس، فالهم بالسيئة التي لم يقم صاحبها بتنفيذها مع قدرته عليها لا تمحى عنه وذلك ما يوافق قول الرسول ﷺ: «إِنَّ اللَّهَ تَحْوِزُ لِأَمْتِي مَا حَدَثَتْ بِهِ أَنفُسَهَا مَا لَمْ تَكُلِّمْ بِهِ أَوْ تَعْمَلْ بِهِ» <sup>(٦)</sup>. ولهذا وقع الفرق - كما يرى الإمام أحمد بن حنبل - بين همُّ الخطارات وهم الإصرار، فإن يوسف أُثِيبَ على هم تركه لله، بينما همت امرأة العزيز هم إصرار، وأصبحت إرادتها حازمة وإن لم يتحقق لها

(١) نفس المصدر، ص ٣١٧.

(٢) المنطق، ص ٣١٧.

(٣) نفس المصدر، ص ٣١٢.

(٤) السلوك، ص ٧٣٦.

(٥) نفس المصدر، ص ٧٣٧.

(٦) نفس المصدر، ص ٧٣٨.

المطلوب <sup>(١)</sup>.

أمّا ارتباط القلب بالإرادة؛ فلأنه بسبب ما فيه من التصديق الجازم يتبعه وجده من العمل بحسب إمكان، ومتى عمل الذنب دل على أنه ليس بتصديق جازم، أي: لا يكون إيماناً تاماً. وقد يختلف العمل مع وجود الإيمان من أهواء النفس كالكثير والحسد (لكن الأصل أن التصديق يتبعه الحب، وإذا تختلف الحب كان لضعف التصديق الموجب له) <sup>(٢)</sup>.

بقيت مسألة هامة: وهي تفسيره للإلهام القلبي أو نظرية الكشف فيأتي ابن تيمية بالحديث الذي يبين أن في قلب كل مؤمن واعظ يأمره وينهاه بالترغيب والترهيب، مطابقاً لأمر القرآن ونفيه ويقوى أحد هما بالآخر وهذا ما يتفق مع تفسير بعض السلف لقوله تعالى: **﴿نُورٌ عَلَى نُورٍ﴾** [النور: ٣٥]، فقالوا: (هو المؤمن ينطّق بالحكمة وإن لم يسمع فيها بأثر، فإذا سمع بالأثر كان نوراً على نور). نور الإيمان في قلبه يُطابق نور القرآن، كما أن الميزان العقلي يُطابق الكتاب المنزل <sup>(٣)</sup>.

والإلهام في القلب يشمل الاعتقاد والعلم والظن، كما يشمل أيضاً العمل، والحب، والإرادة، والطلب، فإذا ما وقع في القلب ما هو أرجح وأصوب، ومال القلب إلى أحد هما دون الآخر، فهذا هو الإلهام أو الكشف وهو غالباً ما يكون بدليل (وقد يكون بدليل ينقدح في قلب المؤمن، ولا يُمكنه التعبير عنه، وهذا معنى ما فسر به معنى الاستحسان) <sup>(٤)</sup>.

ولكن شيخنا يحرص على التنبيه على أن هذا وحده ليس دليلاً على الأحكام الشرعية ولكنه بمثابة الترجيح لطالب الحق عند تكافؤ الأدلة الشرعية الظاهرة.

ويعرض ابن تيمية للمعنى اللغوي للتصديق؛ إذ إن أصل الإيمان في اللغة هو التصديق، ويكون التصديق باللسان والجوارح، وهذا هو ما رمى إليه الحسن البصري من قوله: ليس الإيمان بالتميي ولا بالتحلي، ولكن ما وقر في القلب وصدقه العمل <sup>(٥)</sup>.

ولمّا كان مذهب أهل السنة والجماعة في الإيمان أنه يتبعه، ويزيد وينقص،

(١) الرسالة العرشية، ص ٢٤.

(٢) شرح العقيدة الأصفهانية، ص ١٢٤.

(٣) السلوك، ص ٤٧٥.

(٤) السلوك، ص ٤٧٦، ٤٧٧.

(٥) شرح العقيدة الأصفهانية، ص ١٢٥.

فإن ما يثبت للعبد من عقاب، وبالعكس، ما يتحقق من ولادة، فهو بحسب إيمانه وقواه فيكون مع العبد من ولادة الله بحسب ما معه من الإيمان والتقوى فإن أولياء الله هم المؤمنون المتقوون.

ويبني ابن تيمية العصمة عن الأولياء؛ إذ إنّه يتقييد بالحديث: «كل بني آدم خطاء وغير الخطائين التوابون»<sup>(١)</sup>؛ إلا أنه في حديثه عن التوبة، يذهب إلى أن (التوبة من الاعتقادات أعظم من التوبة من الإرادات)<sup>(٢)</sup>؛ لأن الاعتقاد هو الذي يدعوه إلى فعل الواجب وينعى من فعل القبيح. وقد تعارض الإرادات في القلب بسبب الشبهات والشهوات، فتارة يؤدي العبد الواجب وتارة يتركه، وتكون نفسه لوامة.

#### أنواع النفوس:

أمّا أنواع النفوس عنده فهي ثلاثة: اللوامة، والأماراة بالسوء، والمطمئنة. الأولى: هي التي تذنب وتتوب وتلوم صاحبها على الذنوب، وتلومها يعني ترددتها بين الخير والشر، والثانية: يغلب عليها اتباع الهوى بسبب الذنوب. والثالثة: صار لها حب الخيرات والحسنات مع بغض الشر والسيئات، خلقاً وعادة وملكة من دوام فعلها للقسم الأول وتركها للثاني<sup>(٣)</sup>.

أمّا تعريف النفوس عند المتكلّفة الأطباء وكوافرها ثلاثة: بنياتية محلها الكبد، وحيوانية محلها القلب، وناطقية محلها الدماغ، فإن ابن تيمية يوافق على هذا التعريف إن كان مرادهم أنها ثلاثة قوى تتعلق بهذه الأعضاء، ويستبعد كونها ثلاثة أعيان قائمة بأنفسها لأنّه خطأ<sup>(٤)</sup>.

النفس إذن هي (الروح المديرة لبدن الإنسان)، ولا تختص بشيءٍ محدد من جسد الإنسان تسكن فيه، وإنّما هي تسري في الجسد كما تسري الحياة فيه كله فإن الحياة مشروطة بالروح فإذا كانت الروح في الجسد كان فيه حياة وإذا فارقه الروح فارقه الحياة. وعن خلق الإنسان ومعاده، فإن دليلاً ابن تيمية في إثبات أدوار الخلق من

(١) ينظر تخریج الحديث، هامش كتاب جامع الرسائل، تعلیق د: رشاد سالم، ص ٢٢٥، ٢٢٦.

(٢) جامع الرسائل، ص ٢٣٧، وينظر كتابنا: ابن تيمية والتصوف.

(٣) فتاوى، ج ٩، ص ٢٩٤.

(٤) بجموع فتاوى، ج ٩، ص ٢٩٤.

النطفة ذات الأمشاج والأحلاط، حتى يتم خلقه وإنخراجه إنساناً سوياً سعيّاً بصيراً، هذا الدليل يستخرج من سورة الإنسان، حيث تضمنت خلقه وهدايته (ومبدأه وتوسيطه ونهايته)، وتضمنت المبدأ والمعاد، والخلق والأمر: وهو القدر والشرع، وتضمنت إثبات السبب وكون العبد فاعلاً مريداً حقيقة، وأن فاعليته ومشيئته إنما هي بمشيئة الله <sup>(١)</sup>.

ويتضح لنا من هذه العبارة إثباته للإرادة الإنسانية، فالإنسان بالطبع مرید فعال <sup>(٢)</sup> وهو مسئول عن أفعاله. وهذا يفسر لنا السبب في تفضيل ابن تيمية للمعتزلة عن الجبرية؛ لأن الفرقة الأولى تعظم الأمر والنهي والوعد والوعيد <sup>(٣)</sup>. ونعود إلى تفسيره لسورة الإنسان: إنه يستخرج منها -وبالتطابق مع غيرها من الآيات القرآنية- البرهان على أن المعاد بالأبدان (وقد صرّح سبحانه بأنه خلق جديد في موضعين من كتابه. وهذا الخلق الجديد هو المثل) <sup>(٤)</sup>.

ونراه متأثراً بالغزالى -الذى تحدث عن المهلّكات في مجال الأخلاق- فيذكر حب الرئاسة معتبراً إياها شهوة خفية <sup>(٥)</sup>، ويرى أن الكبر والحسد هما الداءان اللذان (أهلكا الأولين والآخرين، وهو أعظم الذنوب التي بها عصي الله أولاً. فإن إبليس استكبر وحسد آدم) <sup>(٦)</sup>.

كما ينذر ما عند الفلاسفة من علوم الأخلاق والسياسة المدنية والمنزلية، فهي ليست إلا جزءاً مما جاءت به الرسول <sup>(٧)</sup>. إن الأخلاق عند الفلاسفة لا توجب السعادة؛ لأن السعادة الحقة مرتبطة بالنجاة من العذاب أي أنها تتعلق بأصلين لا بد

(١) جامع الرسائل، ص ٧٠.

(٢) تفسير سورة النور، ص ٨١.

(٣) منهاج السنة، ج ١، ص ٢٦٨.

(٤) جامع الرسائل، ص ٧٧.

(٥) نفس المصدر، ص ٢٣٢.

(٦) نفس المصدر، ص ٢٣٣.

(٧) الجواب الصحيح، ج ٣، ص ٢٠٥.

منهما وهما: الإيمان بالرسل وليس لأرسطو وذويه كلام معروف<sup>(١)</sup>، وكذلك الإيمان باليوم الآخر وأحسنهم حالاً من يقر بمعاد الأرواح دون الأجساد<sup>(٢)</sup>.  
 وتنبع نظرته لتحقيق الأخلاق الفاضلة بالنسبة للفرد والجماعة عن طريق تحقيق المنهج الديني، أي: بواسطة المحافظة على الصلوات (بالقلب والبدن، والإحسان إلى الناس بالنفع والمال، الذي هو الركامة، والصبر على أذى الخلق)<sup>(٣)</sup>.  
 وإذا كان الانصراف إلى إصلاح أمور الاقتصاد في الجماعة أمر هام فإن الأهم منه اتباع المنهج الديني (ومتى اهتمت الولاة بإصلاح دين الناس صلح الدين للطائفتين والدنيا، وإلا اضطربت الأمور عليهم جمِيعاً)<sup>(٤)</sup>.  
 والآن ما هي عناصر المذهب العقلي عند ابن تيمية الذي واجه به الفلاسفة والمتكلمين؟.

(١) نقض المنطق، ص ١٧٧.

(٢) نفس المصدر، ص ١٧٨.

(٣) جامع الرسائل، ص ٨٣.

(٤) نفس المصدر، ص ٨٢.



## **المبحث الثالث**

الإطار العام الذي يضم السلوك والمعرفة

## الإطار العام الذي يضم السلوك والمعرفة

يمكنا أن نلخص في إيجاز الإطار العام الذي يضم المعرفة والسلوك عنده ويعضعه بديلاً لمناهج الكلام والتصوف:

إنه يبدأ بالإيمان بالله ومعرفته، إن هذا هو الأصل الجامع لتصوره للنسق الإسلامي للإنسان والعالم (فكما أن نفسه -عز وجل أصل لكل شيء موجود، فذكره والعلم به أصل لكل علم وذكره في القلب<sup>(١)</sup>).

والمعرفة بالله فطرية، فقد فطر الإنسان منذ نشأته على ذلك مصداقاً لقوله تعالى: ﴿وَإِذْ أَخَذَ رُبُّكَ مِنْ بَنِي آدَمَ مِنْ ظَهُورِهِمْ ذَرِيتُهُمْ وَأَشَهَدُهُمْ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ أَلْسُتُ بِرِبِّكُمْ قَالُوا بَلِّي﴾ [الأعراف: ١٧٢].

هذه المعرفة بجملة تحتاج إلى تفصيل، حيث يمده القرآن بما يرغب في معرفته، أو بمعنى أدق أنه يعمق هذه المعرفة ويفصلها، ويوضح للسالك غايته وطريق الوصول إليها.

ثم يأتي دور الرسول ﷺ فإن الإرادة لا بد فيها من تعين (المراد) وهو الله، والطريق إليه وهو ما أمرت به الرسل<sup>(٢)</sup>، فإذا ما التقى العلم بالله مع العمل بأمره فقد اجتمع منهجاً النظر والعمل في أتم صورة، فالعلم النافع إنما هو من علم الله (والعمل الصالح هو العمل بأمر الله، هذا تصديق الرسول فيما أخبر، وهذه طاعته فيما أمر)<sup>(٣)</sup>.

إن منهج الرسل إذن هو أسلم المناهج في الأصل النظري وفي الجانب السلوكي أيضاً. ففي الجانب العقلي، أن الرسل (تخبر بمحيزات العقول، لا تخبر بحالات العقول)<sup>(٤)</sup>، فإذا ما انتقل إلى تعريف القصد والإرادة النافعة فهو (إرادة عبادة الله وحده)<sup>(٥)</sup>.

(١) نقض المنطق، ص ٣٤.

(٢) السلوك، ص ٦٨٦.

(٣) معارج الوصوف، ص ١٧.

(٤) النبات، ص ١٥٤، صحيح المقلول، ج ٢، ص ١٦٢.

(٥) معارج الوصول، ص ١٩.

ويتحقق النموذج الصحيح في المؤمن الموحد حيث يعبد ربه بالحب والرجاء والخوف<sup>(١)</sup>.

ولكن الإنسان خطأ، فهو يحتاج إلى فعل الطاعات والتوبة دون كليل أو يأس، فلا ييأس الإنسان (أن يصل إلى ما يحبه الله ويرضاه من معرفته وتوحيده)، بل عليه أن يرجو ذلك ويطمع فيه. لكن من رجا شيئاً طلبه، ومن خاف من شيء هرب منه، وإذا اجتهد واستعن بالله تعالى ولازم الاستغفار والاجتهد فلا بد أن يؤتيه الله من فضله ما لم يخطر ببال<sup>(٢)</sup>.

هنا حركة مستمرة من جانب الإنسان لكي يتخلص من العوائق التي تحول بينه وبين الوصول إلى غايته. ولفظ (الوصول) فيما يرى شيخنا -لفظ محمل- لأنه ما من سالك إلا وله غاية (وإذا قيل: وصل إلى الله أو إلى توحيد الله أو معرفته أو نحو ذلك. ففي ذلك من الأنواع المتنوعة والدرجات المتباعدة، ما لا يحصيه إلا الله تعالى)<sup>(٣)</sup>.

وتتضح نظرته للصفات الإلهية ابتداء من نظرته للعلم الإلهي، فلكي يعرف الإنسان ربه حق المعرفة، فلا بد أن يتقييد بما وصف به نفسه إثباتاً ونفياً، حتى يتفادى الشبهات التي أثيرت بواسطة المتكلمين، والfilosophes وأتباع التصوف الفلسفي، وغيرهم.

إن الله عز وجل بائن عن خلقه، ينبغي أن نعرفه، كما وصف نفسه، دون تمثيل أو تكليف أو تعطيل. أي أنه لا يحل في العالم -كما يقول الحلوية- ولا يشبهه شيء من مخلوقاته، فهو تعالى خالق العالم ومبدعه، والقائم على العناية به، وله وحده الخلق والأمر، فهو (خالق كل شيء ماسواه مخلوق له)<sup>(٤)</sup>.

وينهض دليله في التنزيه على إثبات الكمال المطلق لله عز وجل والكمال أمور وجودية، فالآمور العدمية لا تكون كمالاً، وقد أخبرنا في كتابه بأنه حي قيوم، ولا تأخذه سنة ولا نوم، وهذا يتضمن كمال الحياة والقيومية. وقال إنه: (لا يعزبُ

(١) التصوف، ص ٣٩١.

(٢) نفس المصدر، ص ٣٩٠.

(٣) التصوف، ص ٣٩١.

(٤) تفسير سورة الإخلاص، ص ٢٠.

عنه مثقال ذرة في السماوات ولا في الأرض) فهذا دليل العلم، وهو من صفات الكمال، وأنه يخلق السموات والأرض في ستة أيام دون أن يصيبه التعب، وفي هذا كمال القدرة (فتنتزه الله يتضمن كمال حياته، وقيامه، وعلمه، وقدرته. فالرب موصوف بصفات الكمال التي لا غاية فوقها<sup>(١)</sup>).

وعن طريق هذه المعرفة، بالإضافة إلى التصفية والتوبية الدائمة أثناء اجتياز الطريق، يصل العبد إلى أفضل ما في الدنيا. ولا يتم ذلك إلا بالعبادات المشروعة، واتباع الطريقة الإيمانية الحمدية، لأن الإسلام يقوم على أصلين هما: (أن يعبد الله وحده، وأن يُعبد بما شرع ولا يُعبد بالبدع)<sup>(٢)</sup>. وأظهر ما في العبادة اثنان: الصلاة، التي هي قوت القلوب، والجهاد وهو يهدف إلى أن تكون كلمة الله هي العليا<sup>(٣)</sup> ويدل على كمال المحبة لأنه البذل في سبيل ما يرضي رب سبحانه وتعالى.

وبيزيد ابن تيمية الأمر إيضاحاً وتفصيلاً فيقول: (فإن العابد لله، والعارف بالله، في كل يوم بل في كل ساعة، بل في كل لحظة، يزداد علمًا بالله وبصيرة في دينه وعبوديته بحيث يجد ذلك في طعامه وشرابه ونومه ويقطنه وقوله و فعله، ويرى تقصيره في حضور قلبه في المقامات العالية، وإعطائها حقها، فهو يحتاج إلى الاستغفار آناء الليل وأطراف النهار بل هو مضطرب إليه دائمًا في الأقوال والأحوال في الغواص والمشاهد؛ لما فيه من المصالح وجلب الخيرات، ودفع المضرات وطلب الزيادة في القوة في الأعمال القلبية والبدنية اليقينية الإيمانية)<sup>(٤)</sup>.

وعندما يجرب المؤمن معرفة الله في الدنيا، أي: يعرف توحيده، والإيمان به أو المثال العلمي، أو نوره أو نحو ذلك... فإن قلوب أهل التوحيد مملوقة بهذا<sup>(٥)</sup> فإنه يتطلع إلى أسمى الغايات الأخرى في الجنة حيث يرى (ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر)<sup>(٦)</sup>، فيتوّج ذلك كله، رؤية الله عز وجل في الجنة.

(١) منهاج السنة، ج ١، ص ١٩٤.

(٢) معراج الوصول، ص ١٩.

(٣) النبوات، ص ١٨٧.

(٤) الفتاوى، ج ١، ص ٦٩٦.

(٥) منهاج السنة، ج ٣، ص ٩٦.

(٦) بجموع الرسائل الكبرى، ج ١، ص ٤٧٤.

## الْخَاتِمَة

وبعد: فحمدًا لله تعالى وفُقْدًا إلى الوصول إلى النتائج الآتية: بعد أن توافرت لدينا المادة العلمية بنشر كتب ابن تيمية نرجو من علمائنا وطلابنا إعادة النظر في الصيغة المحفوظة بكتب الكلام –أي: وضع النصيين مقابل العقليين– فقد رأينا كيف أبدعَ الشيخ في إظهار الاستدلالات العقلية المستنبطة من النصوص الشرعية –كقياس الأولى، ودليل الكمال والآيات– بطريقة تفوق أدلة الفلاسفة والمتكلمين.

وبذلك يصبح منهج علماء الحديث والسنّة جديراً بأن يوضع جنباً إلى جنب مع الدراسات الإسلامية المتخصصة في العقائد بجامعتنا ومعاهدنا العلمية التي اقتصرت أغلبها على أفكار الفلسفه والمتكلمين، ظنناً أنها وحدها المعبرة عن البراهين العقلية. ويستطيع القارئ أيضاً اتخاذ الكتاب كمرشد لفهم أعمق لعقائد الإسلام من خلال المخاورات الدائرة بين العلماء على اختلاف مذاهبهم، فقد ثبتَ توافق المقولات الصريحة مع المقولات الصحيحة.

يزيل الكتاب الحاجز المتعسفة بين العقل والإرادة ويسهل الطريق –بعون الله تعالى– أمام المسلم الذي يريد اجتياز الطريق إلى الله تعالى. منهج صحيح لا يتضمن غموض وتعقيدات الفلسفه ولا بدع الصوفية<sup>(١)</sup>.

لا يخفى على الدارس لتاريخنا العقائدي أنه بسبب طرق المتكلمين والفلسفه والصوفية تفرقت الأمة، ويقتضي توحيدها من جديد الاجتماع على منهج الاستدلال بالقرآن الكريم وتابع سنة نبينا محمد ﷺ وهو القائل في خطبته يوم عرفة: «**خَيْرُ الْكَلَامِ كَلَامُ اللَّهِ، وَخَيْرُ الْهُدَى هُدَىٰ مُحَمَّدٌ، وَشَرُّ الْأَمْرُ مُحَدَّثَتُهَا، وَكُلُّ بَدْعَةٍ ضَلَالٌ**».

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين....

\*\*\*\*\*

(١) يُنظر كتابينا: (أعمال القلوب بين الصوفية وعلماء السنّة)، و(مع المسلمين الأوائل في نظرِهم للحياة والقيم) ط دار الدعوة – محرم بك – الإسكندرية.



## محتويات الكتاب

| رقم الصفحة    | الموضوع                                    |
|---------------|--------------------------------------------|
| ٣             | مقدمة                                      |
| المبحث الأول  |                                            |
| ٩             | التعريف بابن تيمية (حياته وعصره)           |
| ١٣            | المفاهيم الضرورية في قضايا العقيدة         |
| ١٤            | العلم ضروري بوجود الخالق عز وجل            |
| ١٦            | بين الرسول ﷺ والأدلة والبراهين والحجج      |
| ١٩            | عقيدة التوحيد بأدلة القرآن                 |
| ٢٠            | الذرائع إلى الشرك                          |
| ٢٢            | إثبات صفات الله عز وجل وأفعاله             |
| ٢٦            | الخالفون لطريقة الرسول ﷺ                   |
| المبحث الثاني |                                            |
| ٣٥            | البراهين العقلية على صحة العقائد الإسلامية |
| ٣٦            | أولاً: العلم الإلهي أو العلم بالله تعالى   |
| ٣٩            | معرفة الله فطرية                           |
| ٤٣            | الفطرة المنزلة                             |
| ٤٥            | معنى التنزية                               |
| ٤٨            | إجماع علماء السلف على الإثبات              |
| ٥٠            | ولكن ما دور ابن تيمية في كل ما تقدم؟       |
| ٥١            | ابن تيمية والتجسيم                         |
| ٥٧            | الجانب الهدمي في الفكر التيمي              |
| ٥٨            | القرآن كلام الله غير مخلوق                 |
| ٥٩            | إثبات الصفات والأفعال لله عز وجل           |

|    |                                          |
|----|------------------------------------------|
| ٦٠ | هل الخلق قديم أم مقدور                   |
| ٦٣ | الجانب الإنساني في الفكر التيمي          |
| ٦٤ | دليل الافتقار                            |
| ٦٨ | العلو والجهة                             |
| ٧٦ | التمييز بين لذات الدنيا ولذات الآخرة     |
| ٧٧ | ثانياً: العالم                           |
| ٨٠ | الخلق والإبداع بدلاً من الصدور عن الواحد |
| ٨٢ | خلق العالم وتدبيجه                       |
| ٨٥ | ثالثاً: الإنسان                          |
| ٨٥ | نظريّة المعرفة                           |
| ٨٨ | نظريّة الكشف                             |
| ٨٩ | أنواع النقوس                             |
|    | المبحث الثالث                            |
| ٩٤ | الإطار العام الذي يضم المعرفة والسلوك    |
| ٩٧ | الخاتمة                                  |
| ٩٩ | الفهرس                                   |